# سلُسلة كتبٌ ورَسَائِل فِي العَقْيَدَة ()

# المناز ال

للإمَامُ المُجَدِّد مُحَدِّن عَبْد الوَهَابِّ ١١١٥ - ١٢٠٦ه - رَحَمُهُ اللَّهُ

ڰٵڹڔ؇ڽۊڐٳٳؿڎٳٳ ڰۼؖڝؙڟڝٛٳڟڎڰٷٳ ڰۼڝؙڡڟڝۮٳڸڎۊڿؽٳڒ

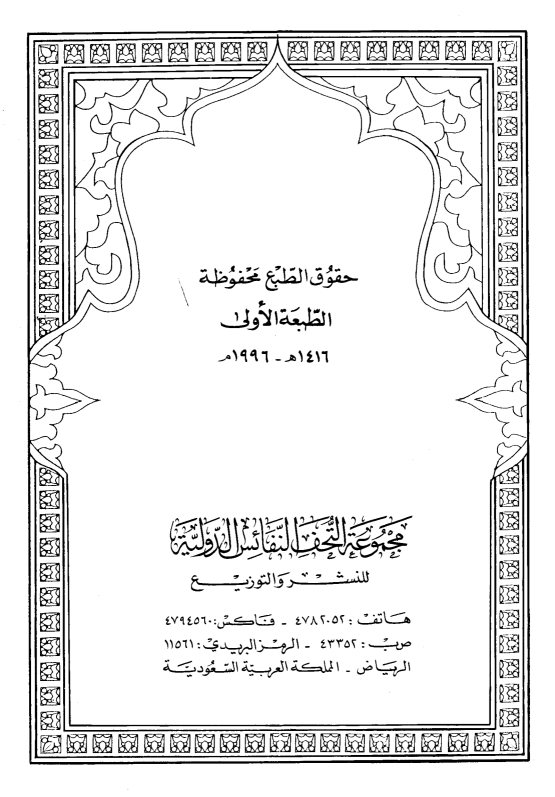
للشَّيْخ عَبْد الرِّمْن بِ كَاصِر بِن سَعُدِي للشَّيْخ عَبْد الرِّمْن بِ كَاصِر بِن سَعُدِي

اعْتَىٰ به وَخسِّجَ أَخُاديثه د. المرتضى الزين أحمَّر

مَجُمُوعَهُ تَحَفِّلُهِ فَالِّلِلَّولِيَّةِ لِلنَّشِّ دَوَالتوزيْثِ عَلَيْهِ لِلنَشِّ دَوَالتوزيْثِ عَ



ڰڲڹڮڸڐڟڵڛٙڒڮؽ ڰڲڹڮڸڸۊڟڶڶڛٙڒڮؽڒ ڣڠٙڝٞڟڞڵڵڸۊڂؿڵڵ





# स्क्राकुन र

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ونعوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادي له وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.

( يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ ثَقَانِهِ وَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَٱنتُم مُّسْلِمُونَ) [آل عمران: ١٠٢].

( يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُم مِّن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِسَآةً ۚ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَآة لُونَ بِهِۦ وَٱلْأَرْحَامَۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمُ رَقِيبًا) [النساء: ١].

( يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلَا سَدِيدًا ﴿ يُصَلِحَ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ وَيَعْفِر لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِر لَكُمْ وَيُولُواْ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٧٠ \_ ٧١].

أما بعد: فإن أصدق الحديث كلام الله وخير الهدي هدي محمد عَلَيْ وشر الأمور محدثاتها وكل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة وكل ضلالة في النار (١٠).

أما بعد، فإن توحيد الله وإفراده بالعبادة أساس هذا الدين، وهو الغاية التي خلق الله الثقلين ـ الجن والإنس ـ لتحقيقها، قال الله تعالى (وَمَا خَلَقَتُ الجِّنَ وَالإِنس لِخلق الله الله تعالى (وَمَا خَلَقَتُ الجِّنَ وَالْإِنس لِ لَهُ الله الله تعالى الناس كلهم بعبادته كما قال تعالى (يَنَا يُهُا النّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الّذِي خَلَقَكُمْ وَالّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ) [البقرة: ٢١] ( يَنَا يُهُا النّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الّذِي خَلَقَكُمْ وَالّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ) [البقرة: ٢١] وقد بعث سبحانه الرسل كلهم للدعوة لتوحيده وإفراده بالعباده ( وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي صَلّى الله وَاللّهُ وَاجْتَنِهُوا الطّن فُوتُ ) [النحل: ٣٦] ( وَسَّتَلُ مَنْ وَسُلِناً أَجَعَلْنا مِن دُونِ الرّحَانِ عَالِهَةً يُعْبَدُونَ) [الزحرف: ٤٥].

 <sup>(</sup>١) هذه تسمى خطبة الحاجة التي كان رسول الله ﷺ يستفتح بها خطبه ومواعظه، رواه مسلم في صحيحه : كتاب الجمعة باب خطبته ﷺ في الجمعة (٦/ ١٥٣) مع شرح النووي والبيهقي في سننه (٣/ ٢١٤) وأحمد في مسنده (١/ ٣٩٢) وغيرهم .

وهذا المبدأ مع وضوحه وأهميته تساهل فيه كثير من الناس، وزهد فيه كثير من الدعاة، وقال بعضهم إن الاهتمام بهذا الأصل والدعوة إليه يفرق المسلمين ويمزق وحدتهم، وحسبهم أن يقول المسلم لا إله إلا الله بلسانه ويصلي ويصوم ويؤدي بقية أركان الإسلام، ولا مانع عند هؤلاء أن يكون المسلم بهذه الصفة ولو كان ينقض توحيده بدعاء الأموات والاستغاثة بهم. ولهذا وغيره فإن المدعوة إلى بيان توحيد الله، وتوضيح نواقضه والتحذير منها، وبيان حقيقة ما دعا إليه رسول الله وهمايته على للهور الهامة التي يجب على الدعاة الاهتمام بها، وتقديمها في دعوتهم إلى الله على كل الهامة التي يجب على الدعاة الاهتمام بها، وتقديمها في دعوتهم إلى الله على كل التوحيد) لشيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب رحمه الله ـ الإمام المجدد.

## شروح هذا الكتاب:

لقد لقي كتابه هذا عناية كبيرة من العلماء، وشرحه جماعة منهم، فمن ذلك: ـ

- (۱) تيسير العزيز الحميد للشيخ سليمان بن عبدالله بن محمد بن عبدالوهاب
- (٢) فتح المجيد بشرح كتاب التوحيد للشيخ عبدالرحمن بن حسن آل الشيخ ١٢٨٥هـ
- (٣) القول السديد شرح في مقاصد التوحيد للشيخ عبدالرحمن بن ناصر السعدي ١٣٧٦هـ

#### كتاب القول السديد:

ومن هذه الشروح كتاب (القول السديد) للشيخ عبدالرحمن بن ناصر السعدي -رحمه الله - وهو شرح مختصر وسهل العبارة قد وصفه مؤلفه - رحمه الله - بقوله:



(فقد سبق أن كتبنا تعليقاً لطيفاً في مواضع من (كتاب التوحيد) لشيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب \_ قدس الله روحه \_.)(۱)، وذكر \_ رحمه الله \_ أن (كتاب التوحيد): (يشتمل على توحيد الإلهية والعبادة: يذكر أحكامه، وحدوده، وشروطه، وفضله، وبراهينه، وأصوله، وتفاصيله، وأسبابه، وثمراته، ومقتضياته، وما يزداد به ويقويه، أو يضعفه ويوهيه، وما به يتم أو يكمل). (1)

وقد بيَّن الشيخ عبدالرحمن بن ناصر السعدي ـ رحمه الله ـ هذه المسائل ـ وغيرها ـ بياناً لا يستغنى عنه الراغبون في هذا الفن، وقد عبر عن ذلك في نهاية كتابه بقوله:

(وهذا آخر التعليق المختصر على (كتاب التوحيد)، وتوضيح مقاصده، وقد حوى من غرر مسائل التوحيد، ومن التقاسيم والتفصيلات النافعة ما لا يستغنى عنه الراغبون في هذا الفن الذي هو أصل الأصول، وبه تقوم العلوم كلها، والحمد لله على تيسيره ومنته). (٣)

وتتشرف (دار التحف النفائس الدولية) التي تتولى إصدار (سلسلة كتب ورسائل في العقيدة) أن يكون أول إصدار لهذه السلسلة هذا الكتاب (القول السديد في مقاصد التوحيد) مساهمة منها في نشر عقيدة السلف الصالح، والدعوة إلى توحيد الله، ولقد حرصت في هذه الطبعة على إتقانها مقابلة وتصحيحاً وإخراجها إخراجاً جيداً، خالية من الأخطاء إن شاء الله، وتخريج أحاديثها بذكر اسم الكتاب، ورقم الجزء، والصفحة، ورقم الحديث و وجد وبيان درجة الحديث من حيث الصحة والضعف بنقل أقوال علماء الحديث في ذلك، وقد اعتمدنا في هذه الطبعة على الطبعة التي نشرتها (الرئاسة العامة لإدارات البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد) وقد تم طبعها في (شركة الطباعة البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد) وقد تم طبعها في (شركة الطباعة

<sup>(</sup>١) القول السديد، ص: ٣

<sup>(</sup>٢) القول السديد، ص: ٣.

<sup>(</sup>٣) القول السديد، ص: ١٨٦.



السعودية المحدودة) عام ١٤٠٤هـ الموافق ١٩٨٤م. ولعلها من اتقن طبعاته، ولعل الله ييسر لنا الحصول على أصول هذا الكتاب (مخطوطاته) حتى يتسنى لنا نشره وتحقيقه تحقيقاً أكثر اتقاناً وتنقيحاً.

ونسأل الله أن ينفع بهذا الكتاب في تصحيح المفاهيم وبيان حقيقة ما جاء به رسول الله عليه إنه ولي ذلك والقادر عليه.

المرتضى الزين أحمد الرياض ١٤١٦/٤/٤هـ

\* \* \*



# <u>مقدمة</u>

# القسول السسديسد في مقاصسد التسوهيسد

الحمدُ لله نَحمَدُه ونستعينهُ ونستغفرهُ ونتوبُ إليه ونعوذُ باللهِ من شرورِ أَنْفُسِنَا وسَيِّتَاتِ أَعهَالِنَا. من يَهْدِ اللهُ فلا مُضلَّ له، ومَنْ يُضلل فلاَ هَاديَ له، وأَشهَدُ أَنَّ لاإله إلاَّالله وحدهُ لاشَريكَ له، وأَشهدُ أَنَّ مُحمدًا عبدهُ ورَسُولهُ.

أما بعد: فقد سَبَقَ أَنْ كَتَبْنَا تعليقًا لطيفًا في مواضع من كتاب التوحيد لشيخ الإسلام (محمد بن عبدالوهاب) قَدَّسَ الله روحه، فحصَلَ فيه نفع ومعونة للمشتغلين، ومساعدة للمعلمين، لما فيه من التفصيلات النافعة مع الوضوح التام. وطبع بمطبعة الإمام ثُمَّ نفدت نسخه مع كثرة الطلَبِ عليه. ودعت الحاجة الشديدة إلى إعادة طبعه ونشره، وفي هذه المرة بدالي أن أُقدِّم أمام ذلك مقدمة محتصرة تحتوي على مجملات عقائد أهلِ السُّنة، في الأصول وتوابعها، فأقول مستعناً بالله:



#### مقدمسته

# تشتمل على صفوة عقيدة أهل السنة وخلاصتها المستمدة من الكتاب والسنة

وذلِكَ أَنهم يـؤمِنونَ بـالله وملائكتـه وكتبـه ورُسلِهِ واليـومِ الآخِر والقـدَرِخيرِهِ وشرهِ.

فيشْهدُونَ أَنَّ الله هو الربّ الإلـ المعبود، المتفرّد بكل كمال، فيعبدونه وحدَه خُعْلِصِينَ له الدِّين.

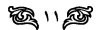
فيقُولون : إِنَّ الله هو الخالِق الباريء، المصوِّر الرزَّاق المُعطي المانع المُدبِّر لجميع الأُمور.

وإِنَّهُ المَالوه المعبودُ الموحَّدُ المقصود، وإِنَّه الأَوَّل الذي ليس قبله شيء، الآخر الذي ليس بعده شيء، الظاهر الذي ليسَ فوقه شيء، الباطن الذي ليس دونه شيء. شيء.

وإِنَّهُ العليُّ الأَعْلَىٰ بِكُلِّ معنى واعتبار، علو الذَّاتِ وعلو القَدْرِ، وعلو القهر.

وإِنَّهُ على العرش استوى، استواءً يليق بعظمته وجلاله، ومع علوه المُطلَق وفوقيته، فعلمه محيطٌ بالظواهر والبواطن، والعالم العلوي والسفلي، وهو معَ العِباد بعِلمه، يعلمُ جميعَ أَحُواهم، وهوَ القريبُ المُجِيبُ.

وإِنَّهُ الغنيُّ بذاته عن جميع مخلوقاته، والكلّ إليه مفتقرون في إيجادهم وإيجاد ما يحتاجون إليه في جميع الأوقات، ولاغنى لأحد عنه طرفة عين، وهو الرؤوف الرَّحيم، الذي ما بالعباد من نعمة دينية ولادنيوية ولادفع نقمة إلاَّ من الله، فهو الجالب للنعم، الدَّافع للنِقَم.



ومن رحمته أنَّه ينْزِلُ كل ليلة إلى السهاء الدُّنيا يستعرض حاجات العِبَاد حين يبقى ثُلْثُ الليل الآخر. فيقول: «لا أَسألُ عن عِبادي غيري، مَنْ ذا الذي يعقوني فأُغفِرُ يدعوني فأُستجِيب له، مَنْ ذَا الذي يسألني فأُعطيه، من ذا الذي يستغفرني فأُغفِرُ له» (١) حتى يطلع الفجر، فهو ينزل كها يشاء ويفعل كها يريد.

( لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَشَى مُ مُّوَى أَلْسَكِمِيعُ ٱلْبَصِيرُ) [الشورى: ١١].

ويعتقدون أنَّهُ الحكيم، الذي له الحِكْمَة التَّامَّة في شرعه وقدره، فها خلق شيئًا عبثًا، ولا شَرَعَ الشرائِعَ إِلاَّ للمصالح والحِكَم.

وأنَّهُ التوَّابِ العفو الغفور، يقبلُ التوبةَ عن عبادِهِ، ويعفو عن السيِّئاتِ، ويغفر الذنوب العظيمة للتائبين والمستغفرين والمنيبين.

وهو الشَّكُورُ الذي يشكرُ القليل من العمل، ويزيد الشاكرين من فضله.

ويصفونه بِهَا وَصفَ به نفسه، ووصفه به رسوله على من الصّفات الذاتية، كالحياة الكاملة، والسمع والبصر، وكهال القُدْرة، والعظمة والكبرياء، والمجد والجلال والجهال، والحمد المطلق، ومن صفات الأَفعَال المُتعلِّقة بمشيئت وقُدرته، كالرحمة، والرضا، والسخط، والكلام، وأنّه يتكلّم بها يشاء كيف يشاء، وكلهاته لا تنفد، ولا تبيد.

وأَنَّ القُرآن كلام الله غير مخلوق، منه بدأ، وإليه يعود.

وأنَّهُ لم يزَل ولا يـزال موصوفًا بأنَّه يفعل ما يُريد، ويتكلَّم بها شاء، ويحكم على عباده بأحكامه القدريّة وأحكامه الشرعية، وأحكامه الجزائية. فهو الحاكم المالك ومن سواه مملوك محكوم عليه فلا خروج للعباد عن مُلْكِهِ ولاعن حُكْمِهِ.

ويؤمِنُونَ بِهَا جاءَ بِهِ الكَتَابِ وتواترتْ بِهِ السُّنة: أَنَّ المؤمنين يرون رَبَّهُمْ تعالى عيانًا جهرةً، وأَن نعيمَ رؤيته والفوز برضوانه أَكبَرُ النعيم وألذُّه.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري: كتاب التهجد، باب الدعاء والصلاة من آخر الليل (١/ ٣٨٤) حديث رقم (١) رواه البخاري: كتاب صلاة المسافرين، باب الترغيب في الدعاء والذكر في آخر الليل والإجابة فيه (١/ ٥٢٢) حديث رقم (٧٥٨) دون الجملة الأولى (لا أَسأل عن عبادي غيري).



وأَنَّ من مَات على غير الإيهان والتوحيد فهو مُخَلَّدٌ في نارِ جهنَّمَ أَبدًا، وأَنَّ أَربابَ الكبائرِ إذا ماتوا على غير توبة ولا حصل لهم مكفِّرٌ لذنوبهم ولا شفاعة فإنَّهُمْ وإنْ دَخَلُوا النَّارَ لا يُخَلَّدُون فيها، ولا يبقىٰ في النار أَحدٌ في قلبِه مِثْقَالُ حبَّة خَردَلٍ من إيهان إلاَّ خرجَ منها.

وأَنَّ الإِيهان يشمل عقائد القلوب وأعهاها، وأعهال الجوارح وأقوال اللسان، فمن قام بها على الوجه الأَكْمَل فهو المؤمِنُ حقًا، الذي استحقَّ الثوابَ وسَلِمَ من العِقَاب، ومن انتقصَ منها شيئًا نقص من إيهانه بقدر ذلك. ولذلك كان الإِيهان يزيدُ بالطاعة وفعل الخير، وينقصُ بالمعصية و الشر.

ومن أُصولِهم السعي والجدُّ فيها ينفعُ من أُمور الدِّين والدُّنيا مع الاستعانة بالله. فهم حريصون على ما ينفعهم ويستعينون بالله.

وكذلك يحقِّقون الإِخلاص لله في جميع حركاتهم، ويتِّبعونَ رسول الله في الإِخلاص للمعبود، والمتابعة للرسول، والنصيحة للمؤمنين أتباع طريقهم.

#### فصـــــل

ويشهدون أنَّ محمدًا عبدهُ ورسوله أرسله الله بالهُدى ودين الحقّ ليُظهره على الدِّينِ كله ، وأنَّه أَوْلى بالمؤمنين من أَنْفُسِهِم ، وهو خَاتَمُ النبيين ، أُرسِلَ إلى الإِنسِ والجن بشيرًا ونديرًا ، وداعيًا إلى اللهِ بإذنه وسراجًا مُنيرًا ، أرسله بصلاح الدِّين وصلاح الدُّين ، وصلاح الدُّنيا ، وليقوم الخلقُ بعبادة الله ويستعينوا برزقه على ذلك .

ويعلمون أنَّـهُ أعلمُ الخلْق وأصدقُهُم وأنصحهُم، وأعظمهم بيانًا، فيعظمونه ويحبونه، ويقدمون محبته على محبة الخلق كلهم، ويتبعونه في أصولِ دينهم وفروعه.

ويقدِّمون قوله وهديه على قول كل أُحد وهديه .

ويعتقدون أنَّ الله جمعَ له من الفضائل والخصائص والكمالات مالم يجمعه



لِأَحَد، فهو أَعلىٰ الخلْق مَقامًا وأَعظمُهُمْ جاهًا، وأَكْمَلُهُمْ في كل فضيلة، لم يبقَ خيرٌ إِلاَّ دَلَّ أُمته عليه، ولا شرُّ إِلاَّ حذَّرَهم منهُ.

وكَذلِكَ يـؤمِنُونَ بكُلِ كِتاب أَنْـزلَهُ الله، وكل رسولٍ أَرسلهُ الله، لا يُفـرِّقون بين أحدٍ من رُسلِهِ .

ويؤمِنون بالقَدَرِ كُلِّه، وأَنَّ جميعَ أَعالِ العبادِ ـ خيرها وشرِّها ـ قَدْ أَحَاط بها علم الله، وجرى بها قَلَمهُ، ونفذت فيها مشيئته، وتعلَّقَتْ بها حِكْمته، حيث خَلقَ للعِبَادِ قدرة وإرادة، تقع بها أقوالهم وأفعالهم بحسب مشيئتهم، لم يجبرهم على شيءٍ منها بل مختارين لها، وخصَّ المؤمنين بأنْ حَبَّبَ إليهِمُ الإيهانَ وزَيَّنهُ في قلوبِم، وكرَّه إليهمُ الكُفْرَ والفُسوقَ والعصيانَ بعدلِهِ وحكْمتِهِ.

ومِنْ أُصولِ أَهْلِ السُّنة : أَنَّهُم يَدينونَ بالنَّصيحةِ لله، ولِكتابه، ورَسولِهِ، ولَائمَّة السُّلمين وعامتهم، ويأمرون بالمعروف، وينهون عن المُنكرِ على ما توجبه الشريعة، ويأمرون ببرِّ الوالدين وصِلةِ الأرْحام، والإحسان إلى الجيران والماليك والمعامَلين، ومن له حقٌّ، وبالإحسان إلى الخلقِ أجمعين.

ويَـدْعـونَ إِلَىٰ مكَـارِمِ الأَخلاقِ ومحاسنها، وينهـون عن مسـاوى، الأَخـلاَقِ وأَرذِلِهَا.

ويعتقدُونَ أَنَّ أَكْملَ المؤمنينَ إِيهانًا ويقينًا أحسنهُمْ أَعمالًا وأَخلاقًا، وأَصدقهُمْ أَقوالًا، وأَهْداهُمْ إِلىٰ كُلِّ خير وفَضيلة، وأَبعدهُمْ من كُلِّ رَذيلة.

ويَـأُمُـرونَ بـالقيامِ بشرائعِ الـدِّين، على مـا جـاء عن نبيهم فيهـا وفي صِفَـاتها ومكملاتها، والتحذير عن مُفسِداتِها ومنقصاتها.

ويرون الجِهَاد في سبيلِ الله ماضيًا مع البرِّ والفاجر، وأَنه ذروةُ سَنَامِ الدِّين، جهاد العلم والحجة، وجهادُ السّلاحِ، وأَنَّهُ فَرضٌ على كُلِّ مُسْلِم أَن يُدَافِعَ عن الدِّين بِكُلِّ مُكن ومُسْتَطَاع.



ومن أصولِمِم الحثُّ على جمع كلمة المسلمين، والسّعي في تقريب قلوبهم وتأليفها، والتّحذير من التّفرُّقِ والتعادي والتباغُضِ والعملُ بكل وسيلة توصل إلى هذا.

ومن أُصولِهِم النهي عن أَذية الخلقِ في دمائهم وأَموالهِم وأَعراضِهِم وجميع حقوقهم، والأَمرُ بالعدْلِ والإِنصاف في جميع المعاملات، والنّدْبُ إلى الإِحْسَانِ والفضل فيها.

ويؤمِنُونَ بأَنَّ أَفضلَ الأَممِ أُمَّة محمد ﷺ، وأَفضلهم أَصحَاب رَسول الله ﷺ خصوصًا الخلفاءُ الرَّاشِدُونَ والعشرةُ المشهودُ لهم بِالجنَّة، وأهل بَدْر، وبيعة الرضوان والسّابقون الأوّلون من المُهَاجِرين والأَنْصَار. فيحبُّون الصحابة ويدينون لله بذلك.

وينشرون محاسِنَهُمْ ويسكتون عمَّا قيلَ عن مساوئهم.

ويدينون لله باحترام العُلَمَاء الهداة وأَئمة العدل، ومَن لهم المقاماتُ العاليةُ في الدِّين والفضلِ المتنوع على المسلمين، ويَسْأَلُونَ الله أَن يُعيذهُمْ من الشَّكِّ والشِّرْكِ والشِّرْكِ والشِّقاقِ والنفاقِ وسُوء الأخلاقِ، وأَن يُثبِّتهُم على دينِ نبيهم إلى المات.

هذه الأصول الكليَّة بها يؤمنُونَ ولها يعتقدون، وإليها يدعون.





# بسم الله الرحمن الرحيم

# كتاب التوحيح

وقولُ الله \_ تعالى \_: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِّجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ [الذاريات: ٥٦].

وقوله: ( وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اَعْبُدُواْ اللَّهَ وَاَجْتَنِبُواْ الطَّاغُوتَ ۗ) [النحل: ٣٦]

وقوله: (﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُواْ إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَنَا ۚ إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ الْصَحِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلَاهُمَا فَلَاكَمُ اللَّهُمَا وَقُل لَهُمَا قُولًا كَهُمَا قُولًا كَهُمَا وَقُل لَهُمَا قُولًا كَهُمَا وَقُل لَهُمَا قُولًا كَهُمَا وَقُل لَهُمَا عَلَا اللهِ وَالْخَفِضُ لَهُمَا جَنَاحَ الذَّلِ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُل رَّبِ الرَّحْمَةُ مَا كَا رَبِيَانِي صَغِيرًا ) [الإسراء: ٢٣-٢٤].

وقوله: ( ﴿ وَأَعْبُدُوا أَلَّهَ وَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ عِ شَيْعًا ۚ ) [النساء: ٣٦].



قال ابنُ مسعود: من أرادَ أَن يَنْظُر إِلى وصِيَّة محمد ﷺ التي عليهَا خَاتَمُهُ فلْيقْرأ قوله تعالى:

( ﴿ قُلُ تَعَالُوَا أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ عَسَيْعًا ﴾ إلى قوله: (وَأَنَّ هَلَا الصِرَطِي مُسْتَقِيمًا). الآية (١٠).

وعن مُعَاذِ بن جبل رَضِي الله عنه ، قال: كنتُ ردِيفَ النبيِّ عَلَيْ على حمارٍ ، فقال لي: «يا مُعاذُ ، أَتدري ما حقُّ الله على العبادِ ، وما حقُّ العبادِ على الله »؟ قُلتُ : الله ورسولُه أعلم ؛ قال: «حقُّ الله على العبادِ أن يَعبدوُه ولا يُشرِكوا به شيئًا ، وحق العبادِ على الله أن لا يُعذّب من لا يُشرِكُ بِهِ شيئًا »، قلت : يا رسول الله ، أفلا أُبشِّرُ الناس؟ قال: «لاتُبشِّرهُم فَيَتَكلوا ». أخرجاه في الصحيحين (٢) .

#### □ فيه مسائل:

- الأولى: الحكمةُ في خلقِ الجنِّ والإِنس.
- الثانية: أنَّ العبادة هي التوحيد: لأنَّ الخصومة فيه.
- الثالثة: أَنَّ مَن لَم يَأْتِ به لم يَعبُدِ الله ، ففيه معنى قوله:

( وَلَآ أَنتُدُ عَلِيدُونَ مَآ أَعَبُدُ) [الكافرون : ٣].

- الرابعة: الحكمة في إرسالِ الرُّسُل
- النامسة: أَنَّ الرسالة عمَّت كلَّ أُمَّة.
  - السادسة: أنَّ دينَ الأنبياء واحد.
- السابعة: المسألة الكبيرة: أنَّ عبادة الله لاتَّعصُلُ إِلاَّ بالكُفْرِ بالطَّاغوت، ففيه

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (السنن) ٥/ ٢٦٤ (كتاب تفسير القرآن) (باب ومن سورة الأنعام) حديث رقم ٣٠٧٠ وقال: هذا حديث حسن غريب وفي إسناده (داود الأودي) وهو داود بن يزيد الأودي قال فيه ابن حجر في (التقريب) ١/ ٢٣٥: ضعيف. اه..

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في صحيحه: كتاب الجهاد باب اسم الفرس والحمار (٣/ ٩٠٤٩) حديث رقم (٢٠ ٢٠١). ومسلم: كتاب الإيمان، باب الدليل على أن من مات على التوحيد دخل الجنة قطعاً (١٠٤٨) حديث رقم (٣٠).

معنى قوله \_ تعالى \_:

( فَكَن يَكُفُرُ بِٱلطَّاعُوتِ وَيُؤْمِنَ بِٱللَّهِ فَقَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرُوةِ ٱلْوُثْقَىٰ) الآية [البقرة: ٢٥٦].

- الثامنة: أنَّ الطاغوت عام في كل ما عُبِدَ من دون الله .
- التاسعة: عِظَم شَأن ثلاث الآيات المُحكمات في سورة الأنعام عند السلف وفيها عشر مسائل.

أولاها: النهى عن الشرك.

• العاشرة: الآياتُ المحكمات في سورة الإسراء.

وفيها ثماني عشرة مسألة بدأها الله بقوله:

( لَّا تَجَعَلْ مَعَ ٱللَّهِ إِلَاهًاءَ اخْرَ فَنَقَعُدَ مَذْمُومًا تَخَذُولًا) [الإسراء: ٢٢].

وختمها بقوله:

( وَلَا تَجْعَلْ مَعَ ٱللَّهِ إِلَهًا ءَاخَرَ فَنُلْقَىٰ فِي جَهَنَّمَ مَلُومًا مَذْخُورًا) [الإسراء: ٣٩]. ونبَّهنا الله سبحانه على عِظم شأن هذه المسائل بقوله: ( ذَلِكَ مِمَّآ أَوْحَىٰ إِلَيْكَ رَبُّكَ مِنَ ٱلْحِكْمَةِ ﴾ [الإسراء: ٣٩].

- العادية عشرة: آية سورة النساء التي تُسمَّى آية الحقوق العشرة، بدأها الله \_ تعالى \_ بقوله: ( ﴿ وَاعْبُدُوا اللهَ وَلا تُشْرَكُوا بِدِ مَسَيَّعًا ) [النساء: ٣٦].
  - الثانية عشرة: التنبيه على وصية رسول الله عَلَيْ عند موته.
    - الشالشة عشرة: معرفة حتّ الله علينا.
    - الرابعة عشرة: معرفة حقّ العباد عليه إذا أدُّوا حقه.
    - الخامسة عشرة: أنَّ هذه المسألة لا يعرفها أكثر الصحابة .
      - السادسة عشرة: جواز كتمان العلم للمصلحة.
      - السابعة عشرة: استحباب بشارة المسلم بها يسره .
    - الثامنة عشرة: الخوف من الاتِّكَال على سِعة رحمة الله.
  - التاسعة عشرة: قول المسؤول عما لا يعلم: الله ورسوله أعلم.



- العشرون: جواز تخصيص بعض الناس بالعلم دون بعض.
- الدادية والعشرون: تواضعه ﷺ لركوب الحمار مع الإرداف عليه.
  - الثانية والعشرون: جواز الإرداف على الدَّابة.
    - الثالثة والعشرون: فضيلة مُعاذ بن جبل.
    - الرابعة والعشرون: عِظَم شأن هذه المسألة.

#### [التعليدي: ٥]

# □ گتاب التوحيد :

هذه الترجمة تدل على مقصود هذا الكتاب من أُولِه إِلىٰ آخره .

ولهذا استُغني بها عن الخطبة ، أي أنَّ هذا الكتاب يشتمل على توحيد الإلهية والعبادة بذكر أحكامه ، وحدوده وشروطه ، وفضله وبراهينه ، وأصوله وتفاصيله ، وأسبابه وثمراته ومقتضياته ، وما يزداد به ويقويه ، أو يضعِّفه ويوهيه ، وما به يتم أو يكمل .

اعلم أنَّ التوحيد المطلق: العلم والاعتراف بتفرُّد الربِّ بصفات الكمال، والإقرار بتوحده بالعبادة.

# وهو ثلاثة أقسام:

## – أحدها : توحيد الأسماء والصفات :

وهو اعتقاد انفراد الربِّ - جلَّ جلاله - بالكهال المُطلق من جميع الوجوه بنعوت العظمة ، والجلال والجهال التي لايشاركه فيها مُشَارِكٌ بوجه من الوجوه ، وذلك بإثبات ما أثبته الله لنفسه ، أو أثبته له رسوله على من جميع الأسهاء والصفات ومعانيها وأحكامها الواردة في الكتاب والسنة على الوجه اللائق بعظمته وجلاله من غيرنفي لشيء منها ولا تعطيل ولا تحريف ولا تمثيل .



ونَفي ما نفاهُ عن نفسه أو نفاهُ عنه رسوله ﷺ من النقائص والعيوب، وعن كلِّ ما ينافي كهالَهُ.

#### – الثـاني : توحيد الربوبية :

بأنْ يعتقِد العبدُ أَنَّ الله هو الربّ المُتفرد بالخلق والرزق والتدبير الذي ربَّى جميع الخلق بالنعم وربَّى خواص خلقه وهم الأنبياء وأتباعهم بالعقائد الصحيحة، والأخلاق الجميلة، والعلوم النافعة، والأعمال الصالحة، وهذه هي التربية النافعة للقلوب والأرواح المثمرة لسعادة الدّارين.

# – الثالث : توحيد الإلـٰهية ويُقال له توحيد العبادة :

وهو العلم والاعتراف بأنَّ الله ذو الألوهية والعبودية على خلقه أجمعين، وإفراده وحده بالعبادة كلها وإخلاص الدِّين لله وحده، وهذا الأخير يستلزم القسمين الأوَّلين ويتضمنها، لأَنَّ الألوهية التي هي صِفة تعُم أوصاف الكهال وجميع أوصاف الربوبية والعظمة، فإنه المألوه المعبود لما له من أوصاف العظمة والجلال، ولما أسداه إلى خلقه من الفواضل والأفضال، فتوحده تعالى بصفات الكهال وتفرُّده بالربوبية يلزم منه أَنْ لايستحقَّ العبادة أحدٌ سواه.

\* ومقصود دعوة الرسل من أُوَّلهم إلىٰ آخرهم : الدعوة إلى هذا التوحيد.

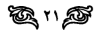
فَذَكرَ المُصنِّف في هذه الترجمة من النصوص ما يدلُّ على أَنَّ الله خلقَ الخلقَ لعبادته والإخلاص له، وأَنَّ ذلك حقه الواجب المفروض عليهم.

فجميع الكتب السماوية وجميع الرسل دعوا إلى هذا التوحيد، ونهوا عن ضده من الشرك والتنديد، وخصوصًا محمد عليه الم

وهذا القرآن الكريم، فإنَّهُ أَمرَبه وفرضه وقرَّره أَعظم تقرير، وبيَّنه أَعظمَ بيان، وأَخبر أَنَّهُ لانجاة ولافلاح ولاسعادة إلاجذا التوحيد، وأنَّ جميع الادلَّة العقلية والنقلية والأُفقية والنفسية أدلَّة وبراهين على هذا الأمرِ جذا التوحيد ووجوبه.

ف التوحيد هو حقّ الله الواجب على العبيد، وهو أعظم أوامر الدين وأصل الأصول كلها، وأساس الأعمال.





#### بساب

# فضل التَّوْحيدِ وما يُكَفِّرُ مِن الذنوب

وقولِ الله تعالى :

( ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَمْ يَلْبِسُوٓا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ أَوْلَتَهِكَ لَهُمُ ٱلْأَمْنُ وَهُم مُّهُ تَدُونَ ) [الأنعام: ٨٢].

عن عُبَادة بن الصامت قال: قال رسول الله عَلَيْ : «من شَهِدَ أَن لا إِلله إِلاَّ الله وحده لا شَرِيكَ له ، وأَنَّ عبسىٰ عبدُ الله ورسوله ، وحده لا شَرِيكَ له ، وأَنَّ عُمَّدًا عبده ورسوله ، وأَنَّ عيسىٰ عبدُ الله ورسوله ، وكلمتُه أَلقاهَا إِلىٰ مريمَ ورُوحٌ مِنْه ، والجَنَّة حتَّى ، والنَّارَ حتُّ ، أَدْخلَهُ الله الجنَّة على ما كانَ من العمل » . أَخْرِجَاه (١) .

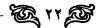
وله إ في حديث عِتْبَانَ: «فإِنَّ الله حرَّمَ على النار من قالَ لا إِلَه إِلاَّ الله يبتغي بذلكَ وجْهَ الله (٢).

وعن أبي سعيد الخُدْريِّ رضي الله عنه، عن رسول الله على قال: «قال موسى عليه السلام: يا ربِّ عَلِّمني شيئًا أَذكُرُكَ وأَدْعُوكَ به، قال: قُلْ يا موسى لا إلله إلاَّ الله، قال: يا ربِّ كلُّ عبادك يقولون هذا. قال: يا موسى لو أنَّ السَّملواتِ السبعَ وعامرَهُنَّ غيري والأرضين السَّبع في كِفَّة، ولا إلله إلاَّ الله في كِفَّة، مالتْ بهنَّ لا إلله إلاَّ الله». رواه ابن حِبَّانَ والحاكم وصَححهُ (٣).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري: كتاب الأنبياء باب قول تعالى: ﴿ يَا أَهِلَ الْكَتَابِ لَا تَعْلُوا فِي دَيْنَكُم ﴾ (۱) حديث رقم (٣٢٥٢). ومسلم: كتاب الإيمان، باب الدليل على أن من مات على التوحيد دخل الجنة قطعاً (١/٥٧). حديث رقم (٢٨).

<sup>(</sup>٢) جزء من حديث رواه البخاري: كتاب الصلاة، باب المساجد في البيوت (١/ ١٦٤) حديث رقم (٤١٥). ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصلاة باب الرخصة في التخلُّف عن الجماعة بعذر (١/ ٤٥٥\_ ٤٥٦) حديث رقم (٣٣).

<sup>(</sup>٣) رواه ابن حبان (موارد الظهآن) ص ٥٧٧ حديث رقم (٢٣٢٤)والحاكم (المستدرك) ١/ ٢٨٥ وقال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه. وقال الذهبي: صحيح وفي تصحيح إسناده نظر، لأنه من رواية دراج عن أبي الهيثم وهي رواية متكلم فيها، قال ابن حجر (تقريب التهذيب) ١/ ٢٣٥: (صدوق في حديثه عن أبي الهيثم ضعيف. اهـ).



وللترْمِـذيِّ ــ وحسَّنهُ ــ عن أَنس: سمعتُ رســولَ الله ﷺ يقــول: «قال الله تعــالى: يــاابنَ آدم، لــو أُتيتني بقُــرابِ الأَرضِ خطــايــا، ثُم لَقِيتني لا تُشرِكُ بي شيئًا: لأَتَيْتُكَ بقُرابهَا مغفِرةً »(١).

#### □ فسه مسائل:

- الأولى، سِعة فضل الله .
- الثانيسة: كثرة ثواب التوحيد عند الله.
  - الثالثة: تكفيره مع ذلك للذنوب.
- الرابعة: تفسير الآية التي في سورة الأنعام.
- النامسة: تأمَّل الخمس اللواتي في حديث عُبادة .
- السادسة: أَنكَ إِذَا جَمعتَ بينه وبين حديث عتبان وما بعده تبيَّنَ لك معنى قول: « لا إلله إلَّا الله» وتبيَّن لك خطأ المغرورين.
  - السابعة: التنبيه للشرط الذي في حديث عتبان.
  - الثامنة: كون الأنبياء يحتاجون للتنبيه على فضل «لا إله إلاّ الله».
- التاسعة: التنبيه لرجحانها بجميع المخلوقات مع أنَّ كثيرًا ممن يقولها يخفُّ ميزانه.
  - العاشوة: النصّ على أنَّ الأرضين سبع كالسماوات.
    - الحادية عشرة: أَنَّ هُنَّ عَبَّارًا.
    - الثانية عشرة: إثبات الصفات خلافًا للأشعرية.
- الثالثة عشرة: أَنكَ إِذَا عرفتَ حديث أَنس عرفتَ أَنَّ قوله في حديث عتبان: «فَإِنَّ الله عِبْدَ الله على النار من قال لا إِلْه إِلاَّ الله يبتغي بذلك وجه الله». أَنَّه ترك الشرك ليس قولها باللسان.
  - الوابعة عشرة: تأمَّل الجمع بين كون عيسى ومحمد عبدي الله ورسوليه.

<sup>(</sup>١) (سنن الترمذي) ٥/ ٥٤٨ (كتاب الدعوات) (باب فضل التوبة والاستغفار...) حديث رقم (١٠٢) وقال: هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه. وفي (تحفة الأشراف) ١٠٢/١ قال الترمذي: حسن غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه).



- الذامسة عشرة: معرفة اختصاص عيسى بكونه كلمة الله.
  - السادسة عشرة: معرفة كونه روحًا منه .
  - السابعة عشرة: معرفة فضل الإيمان بالجنة والنار.
  - الثامنة عشرة: معرفة قوله: «على ما كان من العمل».
    - التاسعة عشرة: معرفة أنَّ الميزان له كفتان.
      - العشيون: معرفة ذكر الوجه.

#### [التمليق:]

#### باب:

## فضل التوحيد وما يُكفِّر من الذنوب:

- \* لَمَّا ذكر في الترجمة السابقة وجوب التوحيد، وأنَّه الفرض الأعظم على جميع العبيد، ذكرَ هنا فضله وهو آثاره الحميدة ونتائجه الجميلة، وليس شيء من الأشياء له من الآثار الحسنة، والفضائل المتنوعة، مثل التوحيد. فإنَّ خير الدُّنيا والآخرة من ثمرات هذا التوحيد وفضائله.
- \* فقول المؤلِّف رحمه الله: (وما يُكفِّر من الذنوب) من باب عطْفِ الخاص على العام، فإِنَّ مغفرة الذنوب وتكفير الذنوب من بعض فضائله وآثارِه كها ذكر شواهد ذلك في الترجمة.
- \* ومن فضائلِهِ: أنَّه السببُ الأعظم لتفريج كربات الـدُّنيا والآخرة ودفع عقوبتها.

ومن أُجلِّ فوائده أنَّهُ يمنع الخلود في النار. إِذا كان في القلب منه أُدنى مثقال حبَّة خَردَكِ.

وأنَّهُ إِذا كمل في القلب يمنع دخول النار بالكلية .

ومنها أنه يحصل لصاحبه الهدى الكامل والأمن التام في الدنيا والآخرة .



\* ومنها: أنَّه السبب الوحيد لنيل رضا الله وثوابه، وأنَّ أُسعدَ الناس بشفاعة محمد ﷺ من قالَ لا إله إلَّا الله خالصاً من قلبه.

\* ومِنْ أَعظَم فضائله: أَنَّ جميع الأَعمال والأَقوال الظاهرة والباطنة متوقفة في قبولها وفي كمالها وفي ترتُّب الشواب عليها على التوحيد، فكلَّما قوي التوحيد والإخلاص لله كمُلَث هذه الأُمور وتمت.

\* ومن فضائله: أنّه يُسهِّل على العبدِ فعل الخير وترك المنكرات ويسلّيه عن المصيبات، فالمُخلِص لله في إيهانهِ وتوحيده تخف عليه الطّاعات لما يرجو من ثواب ربّه ورضوانه، ويهون عليه ترك ما تهواه النفس من المعاصي، لما يخشى من سخطِه وعقابِه.

 « ومنها: أنّ التوحيد إذا كَمُلَ في القلب حبّب الله لصاحبه الإيهان وزيّنه في قلبه، وكرّه إليه الكفر والفسوق والعصيان، وجعله من الراشدين.

\* ومنها: أنَّهُ يُخَفِّفُ عن العبد المكاره ويهوِّنُ عليه الآلام. فبحسب تكميل العبدِ للتوحيد والإيمان، يتلقى المكاره والآلام بقلبٍ منشرِحٍ ونفسٍ مطمئنةٍ وتسليم ورضاً بأقدار الله المؤلمة.

\* ومن أعظم فضائله: أنَّهُ يحرِّر العبدَ من رِق المخلوقين والتعلُّق بهم وخوفهم ورجائهم والعمل لأجلِهِم، وهذا هو العِزُّ الحقيقي والشرف العالي.

ويكون مع ذلك متألِّماً متعبداً لله، لا يـرجو سواه ولا يخشى إِلاَّ إِيَّاه، ولا ينيب إِلاَّ إِيَّاه، ولا ينيب إِلاَّ إِليه، وبذلك يتم فلاحه ويتحقق نجاحه.

\* ومن فضائله التي لا يلحقه فيها شيء : أَن التوحيد إِذَا تمَّ وكمُلَ في القلْبِ وتحقِّقَ تحقِّقاً كامِلاً بالإخلاص التام فإنَّهُ يصير القليل من عمله كثيراً، وتضاعف أعهاله وأقواله بغير حصر ولا حساب، ورجحت كلمة الإخلاص في ميزان العبد بحيث لا تُقَابِلها السموات والأرض وعمَّارُها من جميع خلقِ الله كها في



حديث أبي سعيد المذكور في الترجمة ، وفي حديث البطاقة التي فيها لاإله إلاّ الله التي وزنت تسعة وتسعين سجلاً من الذنوب، كل سجل يبلغ مدّ البصر. وذلك لكمال إخلاص قائلها ، وكم ممن يقولها لا تبلغ هذا المبلغ ، لأنّه لم يكن في قلبه من التوحيد والإخلاص الكامل مثل ولا قريب مما قام بقلبِ هذا العبد.

\* ومن فضائل التوحيد: أنَّ الله تكفَّلَ لِأَهلِهِ بالفتحِ والنصرِ في الدُّنيا والعز والشرف وحصول الهداية والتيسير لليُسرىٰ وإِصْلاح الأَحوال والتسديد في الأَقوال والأَفعال.

\* ومنها: أنَّ الله يدافع عن الموحِّدينَ أَهلِ الإِيمان شرور الدنيا والآخرة، ويمن عليهم بالحياة الطيبة والطمأنينة إليه والطمأنينة بذكره، وشواهد هذه الجمل من الكتاب والسُّنَّة كثيرة معروفة والله أعلم.





#### بساب:

# مَن حقَّقَ التوحيد دخلَ الجنَّة بغير حسَاب

وقولِ الله تعالى :

( إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِلَّهِ حَنِيفًا وَلَوْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ) [النحل: ١٢٠]. وقال: ( وَٱلَّذِينَ هُمُوبِرَيِّهِمْ لَا يُشْرِكُونَ) [المؤمنون: ٥٩].

عن حُصَين بن عبدالرحمن قال: كُنتُ عِندَ سعيد بن جُبيْر، فقال: أَيُّكُمْ رأَىٰ الْكُوكِبِ الذي انقضَّ البارِحة ؟ فقلت: أَنا، ثُمَّ قُلْتُ: أَمَا إِنِّي لَم أَكُنْ في صلاةٍ، ولكنِّي لُدِغْتُ، قال: فما صنعت؟ قلتُ: ارتقیت. قال: فما حلكَ على ذلك؟ قلت: حدیث حدَّثناهُ الشعبيّ، قال: وما حدَّثكم؟ قلت: حدَّثنا عن بُریدة بن الحُصیْبِ أَنَّهُ قال: «لا رُقیّة إِلاَّ من عَینِ أَو حُمةٍ». قال: قد أَحْسنَ من انتهیٰ إِلیٰ ما سَمِعَ، ولكن حدَّثنا ابن عباس عن النبي ﷺ أَنَّه قال: «عُرِضَتْ عليَّ الأُمْمُ، مَا سَمِعَ، ولكن حدَّثنا ابن عباس عن النبي ﷺ أَنَّه قال: «عُرِضَتْ عليَّ الأُمْمُ، فرأيتُ النبي ومعه الرجل والرجُلان، والنبي وليس معه أحدٌ، فرأيتُ النبي ومعه الرهط، والنبي ومعه الرجل والرجُلان، والنبي وليس معه أحدٌ، إذ رُفِعَ لي سوادٌ عظيمٌ، فظنتُ أَنَّهُمْ أُمَّتي، فقيل لي: هذا موسى وقومُه، فنظرتُ فإذا سوادٌ عظيمٌ، فقيل لي: هذه أُمَّتك. ومعهم سبعون أَلفاً يدخلون الجنة بغير فإذا سوادٌ عظيمٌ، فقيل لي: هذه أُمَّتك. ومعهم سبعون أَلفاً يدخلون الجنة بغير حسابٍ ولا عذاب»(۱).

ثم نهضَ فدخلَ منزله، فخاض الناسُ في أولئكَ. فقال بعضُهُم: فلعلَّهم الذين صَحِبُوا رَسُولَ الله ﷺ. وقال بعضهم: فلعلهم الذين ولدوا في الإسلام، فلم يشركوا بالله شيئًا، وذكروا أشياء، فخرجَ عليهم رسول الله ﷺ فأخبروهُ.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري في (الصحيح) ٣/ ١٢٥١ (كتاب الأنبياء) (باب وفاة موسى وذكره بعده). حديث رقم ٣٢٢٩ ولم يسق لفظه. وفي (كتاب الطب) (باب من اكتوى أو كوى غيره وفضل من لم يكتو). ٥/ ٢١٥٧ حديث رقم (٥٣٧٨) وفي مواضع أخرى. ورواه ـ أيضاً ـ مسلم في (الصحيح) ١/ ١٩٩ (كتاب الإيمان) (باب الدليل على دخول طوائف من المسلمين الجنة بغير حساب ولا عذاب). حديث رقم (٢٢٠) واللفظ المذكور له.



فقال: «هُمُ الذين لا يَسْتَرْقُونَ ولا يَكْتُوون ولا يتطيّرون وعلى ربِّم يتوكّلُون». فقامَ عُكَّاشةُ بن مِحصَن، فقال: ادْعُ الله أَن يجعلني منهم، قال: «أَنتَ منهم»، ثم قام رجل آخر فقال: ادع الله أَن يجعلني منهم فقال: «سَبَقكَ بها عُكاشةُ».

#### □ فیه مسائل:

- الأولس : معرفة مراتب الناس في التوحيد .
  - اثنانية: ما معنى تحقيقه؟ .
- الثالثة : ثناؤه سبحانه على إبراهيم بكونه لم يَكُ من المشركين .
  - الرابعة : ثناؤه على سادات الأولياء بسلامتهم من الشرك .
    - الخامسة : كون ترك الرقية والكي من تحقيق التوحيد .
      - السادسة: كون الجامع لتلك الخصال هو التوكُّل.
- السابعة : عمق علم الصحابة بمعرفتهم أنَّهم لم ينالوا ذلك إلاَّ بعمل.
  - الثامنة: حرصهم على الخير.
  - التاسعة : فضيلة هذه الأمة بالكمية والكيفية .
    - العاشرة: فضيلة أصحاب موسى.
  - الحادية عشرة: عرض الأمم عليه، عليه الصلاة والسلام.
    - الثانية عشرة : أَنَّ كُل أُمَّة تُحشَر وحدها مع نبيها .
      - الثالثة عشرة: قلة من استجاب للأنبياء.
      - الرابعة عشرة : أنَّ من لم يُجبه أحدٌ يأتي وحده .
- الخامسة عشرة : ثمرة هذا العلم وهو عدم الاغترار بالكثرة ، وعدم الزهد في القلة .
  - السادسة عشرة : الرخصة في الرقية من العين والحُمةِ .
- السابعة عشرة : عمقُ علم السلفِ لقوله : قد أُحسنَ من انتهى إلى ما سمع ولكن كذا وكذا . فعَلِمَ أَنَّ الحديث الأول لا يخالف الثاني .
  - الثامنة عشرة : بُعد السلف عن مدح الإنسان بها ليس فيه .
    - التاسعة عشرة : قوله : «أنتَ منهم» علم من أعلام النبوة .



- العشرون: فضيلة عكاشة.
- الحادية والعشرون: استعمال المعاريض.
  - الثانية والعشرون : حسنُ خُلقِهِ ﷺ .

#### [التعليدي :]

#### بساب:

## من حقق التوحيد دخلَ الجنَّة بغير حساب

وهذا الباب تكميل للباب الذي قبله وتابعٌ له.

فإنَّ تحقيق التوحيد تهذيبه وتصفيته من الشركِ الأكبر والأصغر، ومن البدع القولية الاعتقادية، والبدع الفعلية العملية، ومن المعاصي، وذلك بكمال الإخلاص لله في الأقوال والأفعال والإرادات، وبالسلامة من الشرك الأكبر المناقض لأصلِ التوحيد، ومن الشرك الأصغر المنافي لكماله، وبالسلامة من البدع والمعاصى التي تُكدِّر التوحيد، وتمنع كماله وتعوقه عن حصول آثاره.

فمن حقَّق توحيده بأن امتلأ قلبه من الإيهان والتوحيد والإخلاص، وصدقته الأعمال بأن انقادت لأوامر الله طائعة منيبة مخبتة إلى الله ولم يجرح ذلك بالإصرار على شيء من المعاصي، فهذا الذي يدخل الجنة بغير حساب، ويكون من السابقين إلى دخولها وإلى تَبوُّء المنازل منها.

ومن أخص ما يدل على تحقيقه: كمال القنوت لله وقوة التوكُّل على الله بحيث لا يلتفت القلب إلى المخلوقين في شأن من شؤونه، ولا يستشرف إليهم بقلبه، ولا يسألهم بلسان مقاله أو حاله، بل يكون ظاهره وباطنه وأقواله وأفعاله وحبه وبغضه وجميع أحواله كلها مقصوداً بها وجه الله، متبعاً فيها رسول الله.

والناس في هذا المقام العظيم درجات: (ولكلُّ درجات مما عملوا).

وليسَ تحقيق التوحيد بالتمني ولابالدعاوى الخالية من الحقائق، ولابالحلى العاطلة، وإنَّا ذلك بما وقرَ في القلوب من عقائد الإيمان وحقائق الإحسان

وصدقته الأخلاق الجميلة، والأعمال الصالحة الجليلة.

فمن حقق التوحيد على هذا الوجه حصلت له جميع الفضائل المسار إليها في الباب السابق بأكملها والله أعلم.





# بساب : الخسوف من الشسرك

وقول الله عز وجلَّ : ( إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْ فِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِـ، وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ ۖ [النساء : ٤٨]

وقال الخليل عليه السلام: ( وَأَجْنُبْنِي وَبَنِيَ أَن نَعَبُدَ ٱلْأَصْنَامَ) [إبراهيم: ٣٥].

وفي الحديث: «أَخْوف ما أَخافُ عليكم الشِّركُ الأَصغر»، فسُئِلَ عنه فقال: «الرياء»(١).

وعن ابن مسعود رضي الله عنه أنَّ رسولَ الله ﷺ قال: «مَن ماتَ وهو يدعو من دون الله نِدًّا دَخلَ النار». رواه البخاري (٢).

ولمسلم عن جابر رضي الله عنه أنَّ رسولَ الله ﷺ قال: «مَن لَقيَ اللهَ لا يُشرِكُ به شيئاً دخلَ النار»(٣).

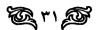
## □ فيه مسائل:

- الأولى: الخوف من الشرك.
- الثانية: أنَّ الرياءَ من الشركِ.
- الثالثة: أنَّه من الشركِ الأصغرِ

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد (المسند) ٥/ ٤٢٨ و ٢٤ والبغوي في (شرح السنة) ٣٢٤ – ٣٢٣ حديث رقم (١٤٥) من طريقين عن محمود بن الربيع قال المنذري (الترغيب والترهيب) ١/ ٥٧ (رواه أحمد بإسناد جيد). وقال ابن حجر في (بلوغ الحرام) ص٣٠٧: (أخرجه أحمد بإسناد حسن. اهـ).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري : كتاب التفسير باب قوله : ومن الناس من يتخذ من دون الله أنداداً، (٢) رواه البخاري : كتاب التفسير باب قوله : ومن الناس من يتخذ من دون الله أنداداً،

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم: كتاب الإيمانُ باب من مات لا يشرك بالله شيئاً دخل الجنة ومن مات مشركاً دخل النار (١/ ٩٤) حديث رقم (٩٣).



- الرابعة: أنَّهُ أُخوف ما يخافُ منهُ على الصالحين.
  - الخامسة : قربُ الجنةِ والنار.
  - السادسة : الجمعُ بينَ قربها في حديثٍ واحدٍ.
- السابعة : أَنَّه من لقيه لا يشرِك به شيئاً دخلَ الجنة ، ومن لقيه يُشرِكُ به شيئاً دخلَ النار ، ولو كان من أُعبد الناس .
  - الثامنة : المسألة العظيمةُ سؤالُ الخليل له ولبنيه وقاية عبادة الأصنام.
    - التاسعة : اعتبارُه بحالِ الأكثر لقوله :

( رَبِّ إِنَّهُنَّ أَضَّلُلْنَ كَثِيرًا مِّنَ ٱلنَّاسِ البراهيم: ٣٦].

- العاشرة: فيه تفسيرُ (لا إله إلاَّ الله) كما ذكره البخارى.
  - العادية عشرة : فضيلة من سلِمَ من الشركِ .

#### [التعليمية :]

#### بــاب:

#### الخـوف من الشـرك

الشرك في توحيد الإللهية والعبادة ينافي التوحيد كلَّ المنافاة وهو نوعان: شرك أكبر جلى، وشرك أصغر خفى.

#### فأمًّا الشرك الأكبر :

فهو أن يجعل لله ندًّا يدعوه كما يدعو الله أو يخافه أو يرجوه أو يحبّه كحبّ الله، أو يصرف له نوعاً من أنواع العبادة، فهذا الشرك لا يبقى مع صاحبه من التوحيد شيء، وهذا المُشرك الذي حرَّمَ الله عليه الجنة ومأواه النار.

ولا فرقَ في هَذا بين أَن يُسمِّي تلكَ العبادة التي صرفَهَا لغير الله عبادة، أو يسميها توسلًا، أو يسميها بغير ذلك من الأسماء فكل ذلك شرك أكبر، لأنَّ العبرة بحقاق الأشياء ومعانيها دون ألفاظها وعباراتها.



# وأما الشرك الأصغر :

فهو جميع الأقوال والأفعال التي يتوسَّل بها إلى الشرك، كالغلوّ في المخلوق الذي لا يبلغ رتبة العبادة، وكالحلفِ بغير الله ويَسيرُ الرياء ونحو ذلك.

فإذا كان الشرك ينافي التوحيد ويوجب دخول النار والخلود فيها وحرمان الجنة إذا كان أكبر، ولا تتحقق السعادة إلا بالسلامة منه، كان حقًا على العبد أن يخاف منه أعظمَ خوف وأن يسعى في الفرار منه ومن طرقه ووسائله وأسبابه، ويسأل الله العافية منه كما فعل ذلك الأنبياء والأصفياء وخيار الخلق.

وعلى العبدِ أَن يجتهدَ في تنمية الإخلاص في قلبه وتقويته، وذلكَ بِكهال التعلُّق بالله تألهاً، وإنابةً وخوفاً ورجاءً وطمعاً وقصداً لمرضاته وثوابه في كل ما يفعله العبد وما يتركه من الأُمور الظاهرة والباطنة، فإنَّ الإخلاص بطبيعته يدفع الشرك الأَكبر والأصغر، وكلُّ من وقعَ منه نوع من الشرك فلضعفِ إخْلاصِهِ.





# بساب: الدعاء إلىٰ شهادة أن لا إله إلاّ الله

وقولِ اللهِ تعالى : ( قُلُ هَاذِهِ عَسَبِيلِيّ أَدْعُواْ إِلَى ٱللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَاْ وَمَنِ ٱتَّبَعَنِيَّ وَشُبْحَنَ ٱللَّهِ وَمَا أَنَاْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ) [بوسف: ١٠٨].

عن ابن عباس رضي الله عنها: أنَّ رسولَ الله ﷺ لمَّا بعثَ مُعاذاً إلى اليمن، قال له «إِنَّكَ تأتي قوماً من أهلِ الكتاب، فليكُن أولَ ما تدعوهم إليه شهادة أن لا إلله إلاّ الله وفي رواية -: «إلى أن يوحِّدوا الله» فإنْ هم أطاعوك لذلك فأعلمهم أنَّ الله افترض عليهم خمس صلواتٍ في كلِّ يومٍ وليلةٍ، فإنْ هُمْ أطاعوك لِذلك، فأعلمهم أنَّ الله افترض عليهم صدقة تؤخذُ من أغنيائهم فتُردُّ على فقرائهم، فإنْ فم أطاعوك لذلك، فإيَّاك وكرائم أموالهم، واتَّقِ دَعوة المظلوم، فإنَّهُ ليسَ بينها وبينَ اللهِ حِجاب». أخرجاه (١).

ولها عن سهل بن سعد رضي الله عنه: أنَّ رسول الله عَلَيْ قال يومَ خَيبرَ: «لأُعطِينَ الراية غداً رجُلاً يُحبُّ الله ورسولَه، ويجبُّه الله ورسولُه، يفتح الله على يديه». فبات الناسُ يَدُوكُون ليلتهم، أَيُّسهم يُعطاها، فلما أَصبحوا غَدَوْا على رسول الله عَلَيْ كلهم يرجو أن يُعطاها، فقال: «أينَ عليُّ بن أبي طالب»؟. فقيل: هو يَشْتَكي عينيه، قال: فأرسلوا إليه؛ فأتي به، فبصق في عينيه ودعاله، فبرأ كنان لم يكن به وجع، فأعطاه الراية، فقال: «انْفُذْ على رسلك حتى تَنزلَ بساحتهم، ثم ادْعُهم إلى الإسلام، وأخبرهم بما يجب عليهم من حقّ الله تعالى بساحتهم، ثم ادْعُهم إلى الإسلام، وأخبرهم بما يجب عليهم من حقّ الله تعالى

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري: كتاب المغازي باب بعث أبي موسى ومعاذ إلى اليمن قبل حجة الوداع (۶/ ۱۵۸۰) حديث رقم (۶۰۹۰) ومسلم: كتاب الإيمان باب الدعاء إلى الشهادتين وشرائع الإسلام (۱/ ۰۰) حديث رقم (۱۹).



فيه، فوالله لأن يَهديَ الله بكَ رجلاً واحِداً خيرٌ لك من مُمْرِ النّعَمْ (١). يَدُوكُون: أَي يَخوضون.

#### □ فیه مسائل

- الأواسس: أَنَّ الدعوة إِلى الله طريق من اتَّبعَ رسولَ الله عَلَيْ .
- الثانية : التنبيه على الإخلاص ، لأنَّ كثيراً من الناس لو دعا إلى الحق ، فهو يدعو إلى نفسه .
  - الثالثة: أنَّ البصيرة من الفرائض.
  - الرابعة: من دلائل حسن التوحيد: كونه تنزيه الله تعالى عن المسبَّة.
    - الخامسة : أنَّ من قبح الشرك كونه مسبَّة لله .
- السادسة: وهي من أهمها -: إبعادُ المسلم عن المشركينَ لئالا يصيرَ منهم ولو لم يشرك.
  - السابعة : كونُ التوحيدِ أُول واجب .
  - الشامنة: أنه يبدأ به قبل كل شيءٍ حتى الصلاة.
  - التاسعة : أنَّ معنى : «أن يوحدُوا الله» معنى شهادة : أن لا إله إلَّا الله .
- العاشرة: أنَّ الإِنسان قد يكونُ من أهل الكتاب وهو لا يعرفها، أو يعرفها ولا يعمل مها .
  - العاديـــة عشرة: التنبيه على التعليم بالتدريج.
    - الثانية عشرة: البداءةُ بالأهمّ فالأهمّ.
      - **الثالثة عشرة:** مصرف الزكاة.
  - الـرابعـة عشرة: كشف العالم الشبهة عن المتعلم.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري: كتاب فضائل الصحابة، باب مناقب علي بن أبي طالب (۳/ ١٣٥٧) حديث رقم (۳۸ ۹۲). ومسلم: كتاب فضائل الصحابة باب من فضائل علي بن أبي طالب رضي الله عنه (٤/ ١٨٧٢) حديث رقم (٢٤٠٦).



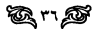
- النامسة عشرة: النهى عن كرائم الأموال.
  - السادسة عشرة: اتقاء دعوة المظلوم.
  - السابعة عشرة: الإخبار بأنَّها لا تُحجب.
- الشامنة عشرة: من أُدلَّة التوحيد ما جرى على سيد المرسلين وسادات الأولياء من المشقَّة والجوع والوباء.
  - التاسعة عشرة : قوله : «الأعطينَّ الراية» . إلخ . علمٌ من أعلام النبوة .
    - العشرون: تفله في عينيه علمٌ من أعلامها أيضاً.
      - الدادية والعشرون: فضيلة على رضى الله عنه.
  - الثانية والعشرون: فضل الصحابة في دوكهم تلكَ الليلة، وشغلهم عن بشارة الفتح.
    - الثالثة والعشرون: الإيمان بالقَدرِ، لحصولها لمن لم يسعَ لها ومنعها عمَّن سعى .
      - الرابعة والعشرون: الأدب في قوله: «على رسلك».
      - النامسة والعشرون: الدعوة إلى الإسلام قبل القتال.
      - السادسة والعشرون : أنَّه مشروع لمن دُعوا قبل ذلك وقوتلوا .
    - السابعة والعشرون: الدعوة بالحكمة لقوله: «أُخبرهم بها يجب عليهم».
      - الثامنة والعشرون: المعرفة بحقِّ الله في الإسلام.
      - التاسعة والعشرون: ثواب من اهتدىٰ على يديه رجلٌ واحدٌ.
        - الثالث ون: الحلف على الفُتيا.

#### [التمليحية :]

#### بــاب:

# الدعاء إلى شهادة أنْ لا إلله إلَّا الله

وهذا الترتيب الذي صنعه المؤلف في هذه الأبواب في غاية المناسبة، فإنَّه ذكرَ في الأبواب السابقة وجوب التوحيد وفضله، والحثّ عليه وعلى تكميله، والتحقُّق



به ظاهراً وباطناً، والخوف من ضدِّه، وبذلك يكمل العبد نفسه.

ثم ذكرَ في هذا الباب تكميله لغيره بالدعوة إلى شهادة (أن لا إله إلا الله) فإنه لا يتم التوحيد حتى يكمل العبد جميع مراتبه ثم يسعى في تكميل غيره وهذا هو طريق جميع الأنبياء فإنّه م أول ما يدعون قومهم إلى عبادة الله وحده لا شريك له، وهي طريقة سيدهم وإمامهم عليه لأنّه قام بهذه الدعوة أعظم قيام ودعا إلى سبيل ربه بالحكمة والموعظة الحسنة والمجادلة بالتي هي أحسن، لم يفتر ولم يضعف حتى أقام الله به الدّين، وهدى به الخلق العظيم، ووصل دينه ببركة دعوته إلى مشارق الأرض ومغاربها، وكان يدعو بنفسه ويأمر رُسُله وأتباعه أن يدعوا إلى الله وإلى توحيده قبل كل شيء، لأن جميع الأعمال متوقفة في صحتها وقبولها على التوحيد.

فكما أنَّ على العبدِ أنْ يقوم بتوحيد الله فعليه أن يدعو العباد إلى الله بالتي هي أحسن، وكل من اهتدى على يديه فله مثل أُجورِهم من غير أن ينقص من أُجورِهم شيء.

وإذا كانت الدعوة إلى الله، وإلى شهادة أنْ لا إله إلاَّ الله فرضاً على كل أَحد، كان الواجب على كل أَحد بحسب مقدوره .

فعلى العالم من بيان ذلك والدعوة والإِرشاد والهداية أعظم مما على غيره ممن ليس بعالم.

وعلى القادر ببدنه ويده أو ماله أو جاهه وقوله أعظم مما على من ليست له تلك القدرة.

قال تعالى: ( فَأَنَقُوا أَللَهَ مَا أَسْتَطَعْتُمُ ) [التغابن: ١٦] ورحمَ الله من أعانَ على الدّين ولو بشطر كلمة، وإنَّما الهلاك في ترك ما يقدر عليه العبد من الدعوة إلى هذا الدّين.



# بــــب

# تفسير التوحيد وشمادة أَنْ لا إِلَـٰه إِلَّا اللَّه

وقول الله تعالى: (أُولَيْهَكُ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَىٰ رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيَّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحِّمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ ۚ إِنَّ عَذَابَ رَبِكَ كَانَ مَحَذُورًا) [الإسراء: ٥٠].

(وقولِهِ : ( وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ۚ إِنَّنِي بَرَآءٌ مِّمَّا تَعْبُدُونَ ﴿ إِلَّا ٱلَّذِي فَطَرَنِي فَإِنَّهُ سَيَهُ لِدِينِ ﴿ وَجَعَلَهَا كَلِمَةٌ بَاقِيَةً فِي عَقِيهِ ۦ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ [الزخرُف:٢٦-٢٨].

وقولِهِ : ( ٱتَّحَكَذُوٓا ٱحْبَارَهُمْ وَرُهُبِكَنَهُمْ أَرْبَابًا مِن دُونِ ٱللَّهِ ) الآية [النوبة : ٣١]

وقولِهِ: ( وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُسَبِ ٱللَّهِ ۖ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَشَدُّ حُبًّا يِلَّهِ ﴾ [البقرة: ١٦٥].

وفي الصحيح عن النبي ﷺ أنَّه قال: «من قالَ لا إلَّه إلاَّ الله، وكفرَ بها يُعبَدُ من دونِ الله حرُمَ ماله ودمُه، وحسابهُ على الله عز وجل»(١).

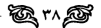
وشرح هذه الترجمة ما بعدها من الأبواب.

فيه أكبر المسائل وأهمها. وهي تفسير التوحيد وتفسير الشهادة. وبيَّنهما بأمور واضحة:

\* منها : آية الإسراء. بيَّنَ فيها الردّ على المشركين الذين يدعونَ الصالحين، ففيها بيان أنَّ هذا هو الشرك الأكبر.

\* ومنها : آية براءة بيَّنَ فيها أَنَّ أَهلَ الكتابِ اتَّخذوا أَحبارهم ورهبانهم أَربابًا من دونِ الله .

<sup>(</sup>١) رواه مسلم: كتباب الإيمان باب الأَمر بقتال الناس حتى يقولوا لا إِله إِلاَّ الله محمد رسول الله ويقيموا الصلاة . . . إِلخ (١/٥٣) حديث رقم (٢٣).



وبيَّنَ أَنَّهُم لم يومروا إِلاَّ بأن يعبدوا إِللها واحِدًا مع أَنَّ تفسيرها الذي لا إِشكالَ فيه طاعة العلماء والعباد في المعصية، لا دعاؤهم إِيًّاهم.

\* ومنها: قولُ الخليل عليه السلام للكفَّار:

( إِنَّنِي بَرَآءٌ مِّمَّا تَعَبُدُونَ \* إِلَّا ٱلَّذِي فَطَرَنِي) [الزخرف: ٢٦-٢٧].

فاستثنى من المعبودين ربَّه.

وذَكرَ سُبحانَهُ أَنَّ هـذه البراءة وهذه الموالاة هي تفسير شهادة أَن لا إِلـٰه إِلاَّ الله ، فقال: (وَجَعَلَهَا كَلِمَةٌ بَاقِيَةُ فِي عَقِيهِ عَلَمَاً لَهُمْ يَرْجِعُونَ) [الزخرف: ٢٨].

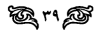
\* ومنها: آية البقرة في الكُفَّار الذين قالَ الله فيهم:

(وَمَاهُم بِخُرِجِينَ مِنَ ٱلنَّارِ) [البقرة: ١٦٧].

ذكرَ أَنَّهُم يجبون أَندادهم كحبِّ الله، فدلَّ على أَنَّهُم يجبون الله حبًّا عظيماً ولم يدخلهم في الإسلام، فكيفَ بِمَن أُحبَّ الندَّ أُكبرَ من حبِّ الله؟ وكيفَ بمَنْ لم يُحبَّ إِلاَّ الندِّ وحده ولم يُحبُّ الله؟

\* ومنها: قوله ﷺ: «من قالَ لا إلله إلاَّ الله وكفر بها يُعبدُ من دون الله حرم ماله ودمه وحسابه على الله».

وهذا من أعظم ما يبين معنى: «لا إله إلاّ الله» فإنّه لم يجعل التلفظ بها عاصمًا للدم والمال، بل ولا معرفة معناها مع لفظها، بل ولا الإقرار بذلك، بل ولا كونه لايدعو إلا الله وحده لا شريك له، بل لا يحرم ماله ودمه حتى يضيف إلى ذلك الكفر بها يُعبَدُ من دون الله، فإنْ شكّ أو توقف لم يحرم ماله ودمه، فيالها من مسألة ما أعظمها وأجلّها، وياله من بيان ما أوضحه، وحجة ما أقطعها للمنازع.



#### [التعليدي: ١٠]

### بــاب:

### تفسير التوحيد وشهادة أن لا إلله إلاَّ الله

هما بمعنى واحد، فهو من باب عطف المترادفين.

وهذه المسألة أكبر المسائل وأهمُّها كما قال المصنف\_رحمه الله\_.

وحقيقة تفسير التوحيد: العلم والاعتراف بتفرُّد الرب بجميع صفات الكمال وإخلاص العبادة له.

وذلك يرجع إِلىٰ أُمرين :

الله الله الله : نفي الألوهية كلها عن غير الله ، بأن يعلم ويعتقد أنَّه لا يستحق الإللهية ولا شيئاً من العبودية أحدٌ من الخلق لا نبي مرسل ، ولا ملك مُقرَّب ولا غيرهما ، وأنَّهُ ليسَ لأَحَدٍ من الخلق في ذلك حظّ ولا نصيب .

والله الثاني: إثبات الألوهية لله تعالى وحده لا شريك له وتفرده بمعاني الألوهية كلها، وهي نعوت الكمال كلها، ولا يكفي هذا الاعتقاد وحده حتى يحققه العبد بإخلاص الدين كله لله، فيقوم بالإسلام والإيمان والإحسان وبحقوق الله وحقوق خلقه، قاصدًا بذلك وجه الله، وطالبًا رضوانه وثوابه.

ويعلم أنَّ من تمام تفسيرها وتحقيقها البراءة من عبادة غير الله، وأنَّ اتِّخَاذ أنداد يحبهم كحبِّ الله أو يطيعهم كطاعة الله أو يعمل لهم كما يعمل لله ينافي معنى لا إلله إلاَّ الله أشدَّ المُنَافاة.

وبيّنَ المصنف رحمه الله أنّ من أعظم ما يبين معنىٰ لا إله إلاّ الله قوله على «من قال لا إله إلاّ الله وكفر بها يعبدُ من دونِ الله حرم ماله ودمه وحسابه على الله». فلم يجعل مجرد التلفظ بها عاصمًا للدم والمال، بل ولا معرفة معناها مع



لفظها، بل ولا الإقرار بذلك، بل ولا كونه لا يدعو إلا الله وحده لا شريك له، بل لا يحرم ماله ولا دمه حتى يضيف إلى ذلك الكفر بها يُعبَدُ من دونِ الله فإنْ شكّ أو توقّفَ لم يحرم ماله ولا دمه.

فتبيّن بذلك أنَّه لابدَّ من اعتقاد وجوب عبادة الله وحده لا شريك له، ومن الإقرار بذلك اعتقادًا ونطقًا، ولابدَّ من القيام بعبودية الله وحده طاعة لله وانقيادًا، ولابدَّ من البراءة مما ينافي ذلك عقلاً وقولاً وفعلاً.

ولا يتم ذلك إلا بمحبة القائمين بتوحيد الله وموالاتهم ونصرتهم، وبغض أهلِ الكفر والشرك ومعاداتهم، لا تغني في هذا المقام الألفاظ المجردة، ولا المدعاوى الخالية من الحقيقة، بل لابدً أن يتطابق العلم والاعتقاد والقول والعمل، فإنَّ هذه الأشياء متلازمة متى تخلَّف واحد منها تخلفت البقية والله أعلم.





#### بكاب

# من الشرك لبس الحلقة والخيط ونحوهما لرفع البلاء أو دفعه

وقولِ الله تعالى: (قُلْ أَفَرَءَ يَتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَنِيَ ٱللَّهُ بِضَرِّ هَلْ هُنَّ كَمْسِكَتُ رَحْمَتِهِ قُلُ حَسِبِي ٱللَّهُ عَلَيْهِ هُنَّ كَمْسِكَتُ رَحْمَتِهِ قُلُ حَسِبِي ٱللَّهُ عَلَيْهِ يَوَكُ لُونَ اللَّهُ عَلَيْهِ يَوَكَ لُكُونَ اللَّهَ . [الزمر: ٣٨].

وعن عمران بن حصين رضي الله عنه: أَنَّ النبي ﷺ رأى رجلاً في يده حلقة من صفر، فقال: «انْزعْهَا فإنَّها لا تزيدك إلا وهناً، فإنَّك لو مِتَّ وهي عليكَ ما أَفْلَحْتَ أَبدًا». رواه أحمد بسند لا بأس به (۱).

وله عن عُقْبَة بن عامر مرفوعًا: «مَن تعلَّقَ تَميمَةً فلا أَتمَّ الله اله ، ومن تعَلَّقَ وَدَعَ الله له »(٢).

وفي رواية: «مَن تعلَّقَ تَميمةً فقد أَشرَك» (٣).

ولابن أبي حاتم عن حُذيفة (١٠): أنَّه رأى رجُلًا في يده خَيطٌ من الحُمَّى، فقطعه وتلا قولَه: ( وَمَا يُؤْمِنُ أَكَ ثُرُهُم بِ اللَّهِ إِلَّا وَهُم ثُمْثَرِكُونَ) [بوسف: ١٠٦].

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد (المسند) ٤/ ٤٥ ق وفي إسناده (المبارك) وهو ابن فضالة أبو فضالة البصري قال ابن حجر (تقريب التهذيب) ٢/ ٢٧٢ ؛ (صدوق يدلس ويسوى). ومن طريق أبي عامر الحزاز عن الحسن عن عمران بنحوه رواه ابن حبان (١٤١١) والحاكم ٢١٦/ وصححه ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٢) (المسند) ٤/ ق ١٥ وفي إسناده (حالد بن عبيد) وهو المعافري قال ابن حجر (تعجيل المنفعة صديد) درجال حديثه موثوقون). والحاكم ٢١٦/٤ وصححه ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٣) (المسند) ١٥٦/٤ عن عقبة بن عامر الجهني قال الهيثمي (مجمع الزوائد) ٥/١٠٣ : (رجال أحمد ثقات. اهـ).

<sup>(</sup>٤) ذكره ابن كثير (التفسير) ٤/ ٥٥ معلقاً، ولم يعزه لمخرجه من طريق حماد بن سلمة عن عاصم بن أبي النجود عن عروة قال: دخل حذيفة على مريض . . . نحوه ومع تعليق إسناده فيه (عاصم ابن أبي النجود) قال ابن حجر (تقريب التهذيب) ١/ ٣٨٣: (صدوق له أوهام، وحديثه في الصحيحين مقرون . اها).



#### □ فیه مسائل:

- الأولسم: التغليظ في لبس الحلقة والخيط ونحوهما لمثل ذلك.
- الثانية: أنَّ الصحابي لو مات وهي عليه ما أَفلحَ، فيه شاهدُّ لكلام الشاف الأصغر أكرُ من الكبائر.
  - الشالشة : أنَّه لم يُعذَر بالجهالة .
  - المابعة : أنَّما لا تنفع في العاجلة ، بل تضر لقوله : «لا تزيدك إلاَّ وهناً» .
    - الخامسة: الإنكار بالتغليظ على من فعل مثل ذلك.
      - السادسة: التصريح بأنَّ من تعلَّق شيئًا وكل إليه.
      - السابعة : التصريح بأنَّ من تعلق تميمة فقد أشرك .
        - الشامنة: أنَّ تعليق الخيط من الحمى من ذلك.
- التاسعة : تلاوة حذيفة الآية دليل على أنَّ الصحابة يستدلون بالآيات التي في الشرك الأَكبر على الأَصغر، كما ذكرَ ابن عباس في آية البقرة .
  - العاشرة: أن تعليق الودع عن العين من ذلك.
- الحادية عشرة: الدعاء على من تعلَّق تميمة أنَّ الله لا يتم له، ومن تعلَّق ودعة فلا ودع الله له. أي ترك الله له.

#### [التعليديّ :]

#### بــاب:

من الشركِ لبس الحلقة والخيط ونحوهما لرفع البلاء أو دفعه

وهذا الباب يتوقف فهمه على معرفة أحكام الأسباب.

وتفصيل القول فيها: أنَّه يجب على العبدِ أن يعرف في الأسباب ثلاثة أُمور:

أحدها: أن لا يجعلَ منها سببًا إِلاَّ ما ثبت أنَّه سبب شرعًا أو قدرًا.

ثانيها : أَنْ لا يعتمد العبد عليها، بل يعتمد على مسببها ومقدرها، مع



قيامه بالمشروع منها، وحرصه على النافع منها.

ثالثها: أنْ يعلمَ أنَّ الأسباب مهما عظمُتْ وقويت فإِنَّا مرتبطة بقضاء الله وقدره لا خروج لها عنه، والله تعالى يتصرف فيها كيف يشاء: إنْ شاءَ أَبقىٰ سببيتها جارية على مقتضىٰ حكمته ليقوم بها العباد ويعرفوا بذلك تمام حكمته حيث ربطَ المسببات بأسبابها والمعلولات بعللها، وإنْ شاءَ غيرها كيفَ يشاء لئلا يعتمد عليها العباد وليعلموا كهال قدرته، وأنَّ التصرف المطلق والإرادة المطلقة لله وحده، فهذا هو الواجب على العبد في نظره وعمله بجميع الأسباب.

إذا علِمَ ذلك فمن لبسَ الحلقة أو الخيط أو نحوهما قاصدًا بذلك رفع البلاء بعد نزوله، أو دفعه قبل نزوله فقد أشرك، لأنّه إن اعتقدَ أنّها هي الدافعة الرافعة فهذا الشرك الأكبر.

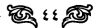
وهو شرك في الربوبية حيث اعتقدَ شريكًا معَ الله في الخلق والتدبير.

وشرك في العبودية حيث تألّه لذلك وعلّق به قلبه طمعًا ورجاء لنفعه، وإِنْ اعتقد أَنَّ الله هو الـدَّافع الرافع وحده ولكن اعتقدها سببًا يستدفع بها البلاء فقد جعلَ ما ليس سببًا شرعيًا ولا قدريًّا سببًا، وهذا محرم وكذب على الشرع وعلى القدر.

أَما الشرع فإنَّه ينهى عن ذلك أَشـدَّ النهي، وما نهى عنه فليس من الأَسباب النافعة.

وأما القَدَر فليس هذا من الأسباب المعهودة ولا غير المعهودة التي يحصل بها المقصود، ولا من الأدوية المباحة النافعة. وكذلك هو من جملة وسائل الشرك فإنّه لابدَ أن يتعلق قلب متعلقها بها، وذلك نوع شرك ووسيلة إليه.

فإذا كانت هذه الأمور ليست من الأسباب الشرعية التي شرعها على لسان نبيه التي يتوسل بها إلى رضاء الله وثوابه، ولا من الأسباب القدرية التي قد علِمَ أو



جربَ نفعها مثل الأدوية المباحة كان المتعلق بها متعلقًا قلبه بها راجيًا لنفعها، فيتعين على المؤمن تركها ليتم إيهانه وتوحيده فإنَّه لو تم توحيده لم يتعلق قلبه بها ينافيه، وذلك أيضًا نقص في العقل حيث التعلق بغير متعلّق ولا نافع بوجه من الوجوه، بل هو ضرر محض.

والشرع مبناه على تكميل أديان الخلق بنبذ الوثنيات والتعلُّق بالمخلوقين، وعلى تكميل عقولهم بنبذ الخرافات والخزعبلات، والجد في الأُمور النافعة المرقية للعقول، المزكّية للنفوس، المصلحة للأحوال كلها دينيها ودنيويها والله أعلم.





# بساب ما جاء في الرقىٰ والتمائم

في الصحيح عن أبي بَشير الأنصاري رضي الله عنه: أنَّه كان مع رسول الله عنه نقط أسفاره، فأرسل رسولاً أن لا يَبقيَنَّ في رقبة بعيرٍ قلادةٌ من وَتَرٍ، أو قلادة إلاَّ قُطِعَتْ (١).

وعن ابن مسعود قال: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «إِنَّ الرُّقىٰ والتَّمَائمَ والتَّمَائمَ والتَّمَائمَ والتَّمَائمَ والتَّمَائمَ والتَّمَائمَ والتَّمَائمَ شِرْكُ». رواه أَحمد وأبو داود (٢٠).

وعن عبد الله بن عكيم مرفوعاً: من تعلق شيئا وكل إليه. رواه أحمد والترمذي (٣).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري: كتاب الجهاد باب ما قيل في الجرس ونحوه في أعناق الإبل (٣/ ١٠٩٤) حديث رقم (٢٨٤٣). ومسلم: كتاب اللباس والزينة باب كراهة قلادة الوتر في رقبة البعير (٣/ ٢٨٤٣). حديث رقم (٢١١٥).

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (١/ ٣٨١) وأبسو داود في كتساب الطب بساب في تعليق التهائم (٤/ ٩) حسديث رقم (٣٨٨٣) قال المنذري (مختصر سنن أبي داود) ٥/ ٣٦٣ : (والراوي عن زينب مجهول. اهس) وقد وصف عند الإمام أحمد وأبي داود بأنه (ابن أخي زينب)، ووصف في (سنن ابن ماجه) / ١١٦٧ بأنه (ابن أخت زينب).

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد (٤/ ٣١٠ و ٣١٠)، والترمذي (السنن) ٤/ ٣٠٤ (كتاب الطب) (باب ما جاء في كراهية التعليق). حديث رقم (٢٠٧٢) وقال: (وحديث عبد الله بن عكيم إنها نعرف من حديث محمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلي وعبد الله بن عكيم لم يسمع من النبي على وكان في زمن النبي على وكان في زمن النبي على قول: كتب إلينا رسول الله كلى ).

وفي إسناده \_ أيضاً \_ (محمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلي) وقد ضعفه العلماء لسوء حفظه كما في (ميزان الاعتدال) ٣/ ٦١٤ .

وللحديث شاهد يتقوى به رواه النسائي (السنن) ٧/ ١١٢ من طريق أبي داود ثنا عنه عباد بن ميسرة المنقري عن الحسن عن أبي هريرة مرفوعاً وفيه: «ومن تعلق شيئاً وكل إليه». قال الذهبي في (ميزان الاعتدال) ٢/ ٣٧٨: (هذا الحديث لا يصح للين عباد وانقطاعه). وهذا تضعيف لا يمنع من تقوية حديث عبد الله بن عكيم وترقيته لمرتبة الحسن لغيره. والله أعلم.



«التَّائمُ»: شيءٌ يُعَلَّقُ على الأولاد يتقون به العَيْنَ، لكن إذا كان المُعَلَّقُ من القرآن فرّخصَ فيه، ويجعلُه من القرآن فرّخصَ فيه، ويجعلُه من المنهيِّ عنه.

منهم ابن مسعود رضي الله عنه .

و «الرُقى»: هي التي تسمَّى العزائم، وخَصَّ منها الدليل ما خَلاً من الشِّرْكِ، فقد رَخَّصَ فيه رسول الله ﷺ من العَيْنِ والحُمَةِ.

و «التّولةُ»: هي شيءٌ يصنعونه يزعمون أنَّه يحبب المرأة إلى زوجها، والرجل إلى امرأته.

وروى أحمد عن رُوَيْفِع، قال: قال لي رسول الله ﷺ: «يا رُوَيفعُ، لعلَّ الحياة تطول بـك، فأخبرِ النّاسَ أنَّ مَن عَقَدَ لِحْيته، أَو تقلَّد وَتَرًا، أَو استنجى برجيع دابَّةٍ أَو عَظْمٍ، فإنَّ محمدًا بريءٌ منه»(١).

وعن سعيد بن جُبَير قال: مَن قَطَعَ تَمِيمَةً من إنسان كان كَعَدْلِ رَقَبةٍ. رواه وَكيع.

وله عن إبراهيم قال: كانوا يكرهون التَّائمَ كلُّها من القرآن وغير القرآن.

اللحية) عن حيوة بن شريح عن عياش بن عباس، وإسناده صحيح رجاله ثقات. والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) (المسند) ٤/ ١٠٨ أوله: (كان أحدنا في زمان رسول الله ﷺ يأخذ جمل أخيه . . . مطولاً وفي إسناده (ابن لهيعة) قال ابن حجر (تقريب التهذيب) ١/ ٤٤٤: (صدوق خلط بعد احتراق كتبه ورواية ابن المبارك وابن وهب عنه أعدل من غيرها، وله في مسلم بعض شيء مقرون). وليس هذا من روايتها عنه ، إلا أنه منجبر بمتابعة (المفضل بن فضالة) له عند أبي داود (السنن) ١/ ٣٤ (كتاب الطهارة) (باب ما ينهى عنه أن يستنجى به). حديث رقم (٣٦) وسكت عنه أب و داود ثم المنذري في (مختصر سنن أبي داود) ١٣٦ وفي إسناده (عياش بن عباس القتباني) ولعل صوابه ما ذكره المزي (تهذيب الكهال) ٣/ ١٣٦٥ في ترجمة (المفضل ابن غضالة بن عبيد المصري) أنه يروي عن (عبد الله بن عباس القتباني). وللحديث طريق أخرى رواها النسائي (السنن) ٨/ ١٣٦ \_ ١٣٦٥ (كتاب الزينة) (باب عقد وللحديث طريق أخرى رواها النسائي (السنن) ٨/ ١٣٦ \_ ١٣٦١ (كتاب الزينة) (باب عقد



#### □ فيه مسائل:

- الأولسس: تفسير الرقى والتائم.
  - الثانية: تفسير التولة.
- الشالشة: أنَّ هذه الثلاث كلها من الشرك من غير استثناء.
- الرابعة : أنَّ الرُقية بالكلام الحقّ من العين والحمة ليس من ذلك .
- الذامسة : أنَّ التميمة إذا كانت من القرآن فقد اختلفَ العلماء هل هي من ذلك أم لا ؟ .
  - السادسة : أنَّ تعليق الأوتار على الدواب من العين من ذلك .
    - السابعة : الوعيد الشديد على من علَّق وترًا .
    - الثامنة: فضل ثواب من قطع تميمة من إنسان.
- التاسعة : أنَّ كلام إبراهيم لا يخالف ما تقدَّمَ من الاختلاف ، لأنَّ مراده أصحاب عبدالله بن مسعود.

#### [التعليصيّ :]

#### بــاب:

### ما جاء في الرقى والتمائم

أما التمائم فهي: تعاليق تتعلَّق بها قلوب متعلقيها، والقول فيها كالقول في الحلقةِ والخيط كما تقدَّم.

فمنها: ما هو شرك أكبر كالتي تشتمل على الاستغاثة بالشياطين أو غيرهم من المخلوقين. فالاستغاثة بغير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله شرك كما سيأتي إنْ شَاء الله.

ومنها: ما هـو محـرم كالتي فيها أسماء لا يفهـم معناهـا لأَنَّها تَجُــر إلى الشرك.

وأما التعاليق التي فيها قرآن أو أحاديث نبوية أو أدعية طيبة محترمة فالأولى



تـركها لعـدم ورودها عن الشـارع ولكونها يتـوسل بها إلى غيرها من المحـرم، ولأنَّ الغالب على متعلقها أنَّه لا يحترمها ويدخل بها المواضع القذرة.

## أما الرقى ففيها تفصيل:

فإنْ كانت من القرآن أو السنة أو الكلام الحسن فإنّها مندوبة في حقّ الراقي لأنّها من باب الإحسان، ولما فيها من النفع، وهي جائزة في حق المرقي، إلاّ أنّه لا ينبغي له أن يبتديء بطلبها، فإنّ من كهال توكل العبد وقوة يقينه أنْ لا يَسأل أحدًا من الخلق لا رقية ولاغيرها، بل ينبغي إذا سأل أحدًا أن يدعو له أن يلحظ مصلحة الداعي والإحسان إليه، بتسببه لهذه العبودية له مع مصلحة نفسه، وهذا من أسرار تحقيق التوحيد ومعانيه البديعة التي لا يوفق للتفقُّه فيها والعمل بها إلا الكُمّل من العباد.

وإِنْ كانت الرُّقية يُدعىٰ بها غير الله ويُطلَب الشفاء من غيره، فهذا هـو الشرك الأَكبر لأَنَّه دُعاء واستغاثة بغير الله.

فافهم هذا التفصيل، وإِيَّاكَ أَنْ تحكم على الرُقى بحكم واحد مع تفاوتها في أسبابها وغاياتها.





# بساب مِن تبرَّكَ بشجرة أَو حِجر ونحوهما

وقول الله تعالى: (أَفَرَءَيْتُمُ اللَّتَ وَالْعُزَّىٰ \* وَمَنْوَةَ الثَّالِثَةَ اَلْأُخْرَىٰ \* أَلكُمُ الذَّكُرُ وَلَهُ ٱلْأَنْثَىٰ \* تِلْكَ إِذَا قِسَّمَةٌ ضِيزَىٰ \* إِنْ هِى إِلَّا أَسَّمَاءُ سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُمْ وَءَابَآ وَكُو مَّا أَنزَلَ اللَّهُ يَهَا مِن سُلُطَنَ ۚ إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا الظَّنَ وَمَا تَهُوى ٱلْأَنفُسُ ۚ وَلَقَدْ جَآءَهُم مِن رَّبِهِمُ الْهُدَىٰ ) [النجم: 19-27].

عن أبي واقد الله على قال: «خرجنا مع رسول الله على إلى حُنين ونحن حُدَثاء عهد بكفر، وللمشركين سِدْرة يعكُفون عندها، ويَنُوطون بها أسلحتهم، يُقالُ لها ذاتُ أنواطٍ، فمررنا بسِدْرة، فقلنا: يا رسول الله اجْعل لنا ذات أنواط كما لهم ذات أنواط، فقال رسول الله عَلَيْة: «الله أكبرُ إِنّها السُّنَن، قلتم والذي نفسى بيده كما قالت بنو إسْرائيل لموسى:

( ٱجْعَل لَّنَا ٓ إِلَهَا كَمَا لَهُمُ ءَالِهَهُ ۚ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجَهَلُونَ) [الأعراف: ١٣٨]. لَتَرْكَبُنَّ سَنَنَ من كان قبلكم». رواه الترمذيُّ وصحَّحَه (١).

#### □ فىـــه مسـائل:

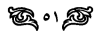
- الأولى : تفسير آية النجم .
- الثانية: معرفة صورة الأمر الذي طلبوا.
  - الثالثة : كونهم لم يفعلوا .
- المابعة : كونهم قصدوا التقرُّب إلى الله بذلك لظنهم أنَّهُ يُحبه .
  - الذامسة : أُنَّهم إذا جهلوا هذا، فغيرهم أولى بالجهل.

<sup>(</sup>۱) (السنن) ٤/٥/٤ (كتاب الفتن) (باب ماجاء لتركبن سنن من كان قبلكم). حديث رقم (۱) (السنن) ٤٧٥/٤) وقال: هذا حديث حسن صحيح. ولفظه (أن رسول الله ﷺ لما خرج إلى خيبر مرّ بشجرة يقال لها ذات أنواط. . . . ) الحديث.



- السادسة: أنَّ لهم من الحسنات والوعد بالمغفرة ما ليسَ لغيرهم.
- السابعة : أَنَّ النبي ﷺ لم يعذرهم بل ردَّ عليهم بقوله : «الله أكبر إِنَّها السنن لتبعنَّ سنن من كان قبلكم». فغلَّظ الأمر بهذه الثلاث.
- الشامنة: الأمر الكبير \_ وهو المقصود \_ أنَّه أُخبرَ أنَّ طلبهم كطلب بني إسرائيل لما قالوا لموسى ( اجعل لنا إلنهًا).
- التاسعة: أَنَّ نفي هذا من معنى «لا إلله إلَّ الله» مع دقته وخفائه على أُولئك.
  - العاشرة: أنَّه حلف على الفتيا وهو لا يحلف إلاَّ لمصلحة.
  - العادية عشرة : أنَّ الشرك فيه أكبر وأصغر الأنَّهم لم يرتدوا بهذا .
- الثانية عشرة: قولهم: «ونحن حدثاء عهد بكُفرٍ» فيه أنَّ غيرهم لا يجهل ذلك.
  - الشالشة عشرة: التكبير عند التعجُّب خلافًا لمن كرهه.
    - الرابعة عشرة: سدّ الذرائع.
    - النامسة عشرة: النهي عن التشبُّه بأهل الجاهلية.
      - السادسة عشرة: الغضب عند التعليم.
  - السابعة عشرة: القاعدة الكلية ، لقوله: «إنَّما السنن».
  - الشامنة عشرة: أنَّ هذا عَلَم من أعلام النبوة لكونه وقع كما أخبر.
  - التاسعة عشرة: أنَّ كل ما ذمّ الله به اليهود والنصارى في القرآن أنّه لنا.
- العشرون: أنَّه مقرر عندهم أنَّ العبادات مبناها على الأمرِ، فصار فيه التبيه على مسائل القر.

أَما: «مَنْ ربك » فواضح وأَما «مَنْ نبيك» فمن إخباره بأنباء الغيب. وأَما «ما دينك» فمن قولهم «اجعل لنا إلهًا» إلى آخره.



- العادية والعشرون: أنَّ سُنَّة أهل الكتاب مذمومة كسنة المشركين.
- الثانية والعشرون: أنَّ المنتقل من الباطل الذي اعتاده قلبه لايـؤمن أن يكون في قلبه ونحـن حدثاء عهـدٍ قلبه بكفر».

### [التعليدي: 3]

#### ىـــاب:

# من تبرَّك بشجرةٍ أو حجرٍ ونحوهما

أي فإن ذلك من الشرك ومن أعمال المشركين، فإن العلماء اتفقوا على أنه لا يُشرع التبرك بشيء من الأشجار والأحجار والبقع والمشاهد وغيرها. فإن هذا التبرك غلو فيها وذلك يتدرج به إلى دعائها وعبادتها، وهذا هو الشرك الأكبر كها تقدّم انطباق الحدّ عليه، وهذا عام في كل شيء حتى مقام إبراهيم وحجرة النبي وصخرة بيت المقدس وغيرها من البقع الفاضلة.

وأما استلام الحجر الأسود وتقبيله ، واستلام الركن اليماني من الكعبة المشرفة فهذا عبودية لله وتعظيمٌ لله وخضوعٌ لعظمته ، فهو روح التعبُّد .

فهذا تعظيم للخالق وتعبُّد له، وذلك تعظيم للمخلوق وتألُّه له.

فالفرق بين الأمرين كالفرق بين الـدُّعاء لله الذي هـ و إخلاصٌ وتـوحيدٌ، والدُّعاء للمخلوق الذي هو شركٌ وتنديد.



### بساب

### ما جاء في الذبح لغير الله

وقوله الله تعالى: ( قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُشَكِي وَمَعْيَاىَ وَمَمَاقِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ \* لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِذَلِكَ أَمِرْتُ وَأَنَاْ أَوَّلُ ٱلشَّلِمِينَ) [الأنعام: ١٦٢، ١٦٣].

وقوله: ( فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱنْحَـرُ) الكوثر: ٢].

عن عليٍّ رضي الله عنه قال: حدَّثني رسول الله ﷺ بأربع كلماتٍ: «لَعَنَ اللهُ مَن ذَبِحَ لَغيرِ الله ، لَعَنَ الله مَن خَبِحَ لغيرِ الله ، لَعَنَ الله مَن أَوى مُحَدِثًا ، لَعَنَ الله مَن عَيْرَ مَنَارَ الأَرض». رواه مسلم (١٠).

وعن طارق بن شِهاب أَنَّ رسول الله ﷺ قال: «دَخلَ الجنَّة رَجُلُ فِي ذُبابٍ، ودخلَ النه؟ قال: «مَرَّ ذُبابٍ، ودخلَ النارَ رَجُلُ فِي ذُبابٍ». قالوا: وكيفَ ذلكَ يا رسولَ الله؟ قال: «مَرَّ رَجُلانِ على قومٍ لهم صنمٌ لا يَجُوزُهُ أَحدُ حتى يُقرِّبَ له شيئًا، فقالوا لأحدهما: قرِّب، قال: ليس عندي شيءٌ أُقرِّب، قالوا له: قرِّب ولو ذُبابًا، فقرَّبَ ذُبابًا فخلّوا سبيله، فدخلَ النار. وقالوا للآخر: قرِّب، فقال: ما كُنْتُ لأُقرِّبَ لأَحَدِ شيئًا دون الله عزَّ وجلَّ، فضربوا عنقه، فدخلَ الجنة»(٢). رواه أَحمد.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم: كتاب الأضاحي باب تحريم الذبح لغير الله تعالى، ولعن فاعله (٣/ ١٥٦٧) حديث رقم (١٩٧٨).

<sup>(</sup>۲) لم أقف عليه من حديث طارق بن شهاب، وقد وقفت عليه من حديث طارق بن شهاب عن سلمان رواه الإمام أحمد (الزهد) ص١٥ - ١٦ ووقع في النسخة المطبوعة (عن سلمان) وهو تحريف، والصواب أنه (عن سلمان) وقد رواه أبو نعيم في (الحلية) ٢٠٣/١ في ترجمة (سلمان الفارسي) كلاهما من طريق أبي معاوية حدّثنا الأعمش عن سلمان بن ميسرة عن طارق بن شهاب عن سلمان قال: دخل رجل الجنة في ذباب. . . فذكره موقوفاً، وإسناده صحيح رجاله ثقات، وله طريقان آخران ذكرهما أبو نعيم معلقة ولم يسق ألفاظها حيث قال عقب روايته: (رواه شعبة عن قيس بن مسلم عن طارق مثله، ورواه جرير من كذا منصور عن المنهال بن عمرو عن حيان بن مرشد عن سلمان نحوه). وهو و إن كان موقوفاً فلعله مما لا مجال للرأى فيه . والله أعلم .



#### □ فيــه مسـائل:

- الأولى : تفسر ( قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي).
- الشانية: تفسير ( فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَأَنْحَرُ).
- الثالثة: البداءة بلعنة من ذبحَ لغير الله.
- المابعة : لعنَ من لعنَ والديه ، ومنه أنْ تلعن والدى الرجل فيلعن والديك .
- الذامسة: لعن من آوى مُحدثًا، وهو الرجل يحدث شيئًا يجب فيه حقّ الله، فيلتجيء إلى من يجبره من ذلك.
- السادسة: لعن من غير منار الأرض، وهي المراسيم التي تفرق بين حقك وحق جارك من الأرض فتغيرها بتقديم أو تأخير.
  - السابعة: الفرق بين لعن المعين ولعن أهل المعاصى على سبيل العموم.
    - الشامنة: هذه القصة العظيمة، وهي قصة الذباب.
- التاسعة : كونه دخلَ النار بسبب ذلك الذباب الذي لم يقصده ، بل فعله تخلصًا من شرهم .
- العاشرة : معرفة قدر الشرك في قلوب المؤمنين كيف صبر ذلك على القتل ولم يوافقهم على طلبتهم، مع كونهم لم يطلبوا إلا العمل الظاهر.
- الحاديـــة عشرة: أَنَّ الذي دخلَ النار مسلم، لأَنَّه لو كان كافراً لم يقل: «دخلَ النار في ذباب».
- الثانية عشرة: فيه شاهدٌ للحديث الصحيح: «الجنَّة أقرب إلى أُحدكم من شراك نعله والنار مثل ذلك»(١).
- الثالثة عشرة: معرفة أنَّ عمل القلب هو المقصود الأعظم حتى عند عبدة الأوثان.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري. كتاب الرقاق، باب الجنة أُقرب إلى أُحدكم من شراك نعله والنار مثل ذلك (٥/ ٢٣٨٠) حديث رقم (٦١٢٣).



#### [التمليحية ٤]

#### بــاب:

### ما جاء في الذبح لغير الله

أي أنَّه شرك، فإِنَّ نصوص الكتاب والسنة صريحة في الأمر بالذبح لله، وإخلاص ذلك لوجهه، كما هي صريحة بذلك في الصلاة، فقد قرنَ الله الذبح بالصلاة في عدة مواضع من كتابه.

وإذا ثَبَتَ أَنَّ الذبح لله من أَجلِّ العبادات وأَكبر الطاعات، فالذبح لغير الله شرك أَكبر مخرج عن دائرة الإسلام.

فإِنَّ حدِّ الشركِ الأَكبر وتفسيره الذي يجمع أنواعه وأَفراده: (أَن يصرف العبد نوعًا أو فرداً من أَفراد العبادة لغير الله).

فكل اعتقادٍ أَو قولٍ أَو عملٍ ثبتَ أَنَّه مأمور به من الشارع فصرفه لله وحده توحيد وإيهان وإخلاص، وصرفه لغيره شِرك وكفر.

فعليك بهذا الضابط للشركِ الأكبر الذي لا يشذّ عنه شيء.

كما أنَّ حدَّ الشرك الأصغر هو: (كل وسيلة وذريعة يتطرق منها إلى الشرك الأكبر من الإِرادات والأقوال والأفعال التي لم تبلغ رتبة العبادة).

فعليك بهذين الضابطين للشرك الأكبر والأصغر، فإنَّه مما يعينك على فهم الأبواب السابقة واللاحقة من هذا الكتاب، وبه يحصل لك الفرقان بين الأمور التي يكثر اشتباهها والله المستعان.



### بساب

# لا يُذبح لله بمكان يُدَبَح فيه لغير الله

وقول الله تعالى: ( لَا نَقُمُ فِيهِ أَبَدَّ أَلْمَسْجِدُ أُسِّسَ عَلَى ٱلتَّقُوىٰ مِنْ أَوَّلِ يَوْمٍ آحَقُّ أَن تَقُومَ فِيهِ فِيهِ إِبَالًا مَا يُنَطَهَّرُواً وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُطَّهِ رِينَ).

[التوبة: ١٠٨]

وعن ثابت بن الضَّحَاكِ رضي الله عنه قال: «نَاذَرَ رَجلٌ أَنْ يَنْحَرَ إِبلاً بِبُوانهَ ، فَسأَل النبي عَلَيْ فقال: «هل كان فيها وَثَنٌ من أَوثانِ الجاهِليَّة يُعْبَد؟» قالوا: لا قال: «فهل كان فيها عيدٌ من أَعيادهم؟». قالوا: لا فقال رسول الله على الله عالى الله على الله عل

### □ فیــه مسـائل:

- الأولى : تفسير قوله: ( لَا نَقْتُمُ فِيهِ أَبَدُّا).
- الثانية: أنَّ المعصية قد تؤثِّر في الأَرض وكذلك الطاعة.
- التالتة: رد المسألة المشكلة إلى المسألة البينة ليزول الإشكال.
  - الرابعة: استفصال المفتى إذا احتاج إلى ذلك.
- الخامسة : أنَّ تخصيص البقعة بالنذر لا بأسَ به إذا خلا من الموانع .
- السادسة: المنع منه إذا كان فيه وثنٌ من أوثان الجاهلية ولو بعد زواله.
  - السابعة : المنع منه إذا كان فيه عيد من أعيادهم ولو بعد زواله .
- الشامنة : أنَّه لا يجوز الوفاء بما نذر في تلك البقعة لأنَّه نذرٌ معصية .

<sup>(</sup>۱) (السنن) ٣/ ٢٠٧ (كتاب الإيهان والنذور) (باب ما يؤمر به من الوفاء بالنذر) حديث رقم (۱۳۱۳) قال الحافظ ابن حجر في (التلخيص الجبير) ٤/ ١٩٨ : (رواه أبو داود من حديث ثابت بن الضحاك بسند صحيح . اهـ).



- التاسعة: الحذر من مشاجة المشركين في أعيادهم ولو لم يقصده.
  - العاشرة: لا نذرَ في معصية.
  - العاديـــة عشرة: لا نذر لابن آدم فيها لا يملك.

#### [التعليدي 8]

#### ىساب:

### لا يذبح لله بمكان يذبح فيه لغير الله

ما أحسن اتباع هذا الباب بالباب الذي قبله، فالذي قبله من المقاصد وهذا من الحوسائل، ذاك من باب الشرك الأكبر، وهذا من وسائل الشرك القريبة فإنّ المكان الذي يذبح فيه المشركون لآلهتهم تقرباً إليها وشركاً بالله قد صار مشعراً من مشاعر الشرك، فإذا ذبح فيه المسلم ذبيحة ولو قصدها لله، فقد تشبّه بالمشركين وشاركهم في مشعرهم، والموافقة الظاهرة تدعو إلى الموافقة الباطنة والميل إليهم.

ومن هذا السبب نهى الشارع عن مشابهة الكفّار في شعارهم وأعيادهم وهيئاتهم ولباسهم وجميع ما يختص بهم إبعاداً للمسلمين عن الموافقة لهم في الظاهر التي هي وسيلة قريبة للميل والركون إليهم، حتى إنّه نهى عن الصلاة النافلة في أوقات النهي التي يسجد المشركون فيها لغير الله خوفاً من التشبُّه المحذور.





# بساب من الشرك : النذُرُ لغير الله

وقول الله تعالى :

( يُوفُونَ بِالنَّذْرِ وَيَخَافُونَ يَوْمَا كَانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيرًا) [الإنسان: ٧].

#### وقوله :

(وَمَآ أَنفَقْتُ مِن نَفَقَةٍ أَوْ نَذَرُّتُم مِّن نَكْدِ فَإِن ٱللَّهَ يَعْلَمُهُ اللَّهُ إِللَّهِ ١٢٧٠].

وفي الصحيح عن عائشة رضي الله عنها، أَنَّ رسولَ الله ﷺ قال: «من نذَرَ أَن يُطِيعَ اللهَ فَلْيُطِعهُ، ومَنْ نَذَرَ أَن يَعصيَ اللهَ فَلا يَعْصِهِ». (١١)

#### □ فيــه مسـائل:

- الأولى : وجوب الوفاء بالنذر.
- الثانية: إذا ثبَتَ كونه عبادة لله فصرفه إلى غيره شرك.
  - الثالثة: أنَّ نذر المعصية لا يجوز الوفاء به.

#### N XX M

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري: كتاب الأيهان والنذور باب النذر فيها لا يملك وفي معصية (٦/ ٢٤٦٤) حديث رقم (٦/ ٢٣٢٢). ورواه في موضع آخر \_ أيضاً \_ (٦/ ٣٤٦٣) (كتاب الإيهان والنذور) (باب النذر في الطاعة) حديث رقم (٦٣١٨).



### بساب

### من الشرك: الاستعادة بغير الله

وقول الله تعالى : ﴿ وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ ٱلْإِنْسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ ٱلْجِنِّ فَزَادُوهُمْ رَهَقًا﴾

وعن خَوْلَةَ بنتِ حكيم رضي الله عنها قالت: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: «مَنْ نَزَلَ مَنْزِلًا فقال: أعوذُ بكلمات الله التّامّاتِ مِن شَرِّ ما خَلَقَ، لم يَضُرَّهُ شيءٌ حتى يَرْحَلَ من منزله ذلك». رواه مسلم (١).

#### □ فسه مسائل:

- الأولى : تفسير آية الجن.
- الثانية: كونه من الشرك.
- الشالشة: الاستدلال على ذلك بالحديث، لأنَّ العلماء يستدلون به على أنَّ كلمات الله غير مخلوقة، قالوا: لأنَّ الاستعادة بالمخلوق شرك.
  - المابعة : فضيلة هذا الدعاء مع اختصاره .
- الخامسة: أنَّ كون الشيء يحصل به منفعة دنيوية من كف شر أو جلب نفع، لا يدل على أنَّه ليس من الشرك.

#### N XX II

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم: كتاب النكر والدعاء والتوبة والاستغفار، باب في التعوذ من سوء القضاء ودرك الشقاء وغيره (٤/ ٢٠٨٠ ـ ٢٠٨١) حديث رقم (٢٧٠٨).



# بـــاب من الشرك: أن يستغيث بغير الله أو يدعو غيره

وقول الله تعالى: ( وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ ٱللّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنّكَ إِنّكَ مِن دُونِ ٱللّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنّكَ إِذَا مِّنَ ٱلظَّالِمِينَ \* وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَ إِلّا هُوَ وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللّهُ بِضَرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَ إِلّا هُو وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللّهُ بِفِي مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَهُو ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ( الرَّحِيمُ ) [بونس: بِخَيْرِ فَلَا رَأَدٌ لِفَضْلِهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَهُو ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ) [بونس: 1٠٧، ١٠٦].

وقوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَٱبْنَعُواْ عِندَ ٱللَّهِ ٱلرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاَشْكُرُواْ لَكُوَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [العنكبوت: ١٧].

وقوله: (وَمَنْ أَضَلُ مِمَّن يَدْعُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَن لَا يَسْتَجِيبُ لَهُۥ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ وَهُمْ عَن دُعَآيِهِمْ غَلِفِلُونَ \* وَإِذَا حُشِرَ ٱلنَّاسُ كَانُواْ لَهُمْ أَعْدَآءَ وَكَانُواْ بِعِبَادَتِهِمْ كَفِرِينَ).

[الأحقاف: ٥-٦]

وقوله: (أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلسُّوَءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَآءَ ٱلْأَرْضِ أَءِكُ مُّ عُلَفَآءَ اللهُ مَعَ ٱللَّهِ [النمل: ٢٢].

وروَى الطبرانيُّ بإسناده: أَنَّه كان في زمن النبي عَلَيْهُ منافقٌ يُؤذِي المؤمنين، فقال بعضُهم: قوموا بنا نسْتَغيثُ برسولِ الله عَلَيْهُ من هذا المنافق، فقال النبيُّ فقال بينهُ اللهُ عَلَيْهُ: «إِنَّهُ لا يُستغاثُ بي وإِنَّها يُسْتَغاثُ بالله»(۱).

<sup>(</sup>۱) عزاه الهيشمي للطبراني في (المعجم الكبير) عن عبادة بن الصامت ولم أقف على مسنده في المطبوع من (المعجم الكبير)، قال الهيشمي في (مجمع الزوائد ۱/ ۱۰۹: (رواه الطبراني، ورجاله رجال الصحيح غير ابن لهيمة وهو حسن الحديث، وقد رواه أحمد بغير هذا السياق، وهو في الأدب في باب القيام. اهـ).



#### □ فــه مسائل:

- الأولى : أنَّ عطف الدُّعاء على الاستغاثة من عطفِ العام على الخاص.
  - الشانية : تفسير قوله : ( وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكُّ) .
    - الشالشة: أنَّ هذا هو الشرك الأكر.
  - المابعة : أَنَّ أصلحَ الناس لو يفعله إرضاءً لغيره صار من الظالمين .
    - الخامسة: تفسير الآية التي بعدها.
    - السادسة: كون ذلك لا ينفع في الدُّنيا مع كونه كفراً.
      - السابعة: تفسير الآية الثالثة (١).
- الشاهنة: أنَّ طلب الرزق لا ينبغي إلاَّ من الله ، كما أنَّ الجنة لا تطلب إلاَّ منه .
  - التاسعة: تفسير الآية الرابعة.
  - العاشرة: أنَّه لا أَضلَّ ممن دعا غير الله.
  - العاديـــة عشرة: أنَّه غافلٌ عن دعاء الدَّاعي لا يدري عنه.
- الثانية عشرة : أنَّ تِلْكَ الدعوة سبب لبغض المدعو للدَّاعي وعداوته له .
  - التالثة عشرة: تسمية تلك الدعوة عبادة للمدعو.
    - الرابعة عشرة: كفر المدعو بتلكَ العبادة.
  - الخامسة عشرة: أنَّ هذه الأمور هي سبب كونه أضل الناس.
    - السادسة عشرة: تفسير الآية الخامسة.
- السابعة عشرة: الأمر العجيب، وهو إقرار عبدة الأوثان بأنَّه لا يجيب المضطر إلاَّ الله، ولأجل هذا يدعونه في الشدائد مخلصين له الدّدن.
  - الشامنة عشرة: حماية المصطفى عليه حمى التوحيد والتأدُّب مع الله.

<sup>(</sup>١) أي الآية (١٧) من سورة العنكبوت.

[التمليحيّ :]

بــاب:

من الشرك: النذر لغير الله

بــاب:

من الشرك: الاستعادة بغير الله

بساب:

من الشرك: أن يستغيث بغير الله أو يدعو غيره.

متى فهمت الضابط السابق في حـد الشرك الأكبر وهو أن (من صرفَ شيئاً من العبادة لغير الله فهو مشرك).

فهمت هذه الأبواب الثلاثة التي والى المصنف بينها.

فإِنَّ النذر عبادة مـدح الله الموفين به، وأمرَ النبي ﷺ بالوفاء بنذرِ الطاعة، وكل أمر مدحه الشارع أو أثنى على من قامَ به أو أمرَ به فهو عبادة.

فإِنَّ العبادة (اسمٌ جامع لكل ما يجبه الله ويرضاه من الأعمال والأقوال الظاهرة والباطنة) والنذر من ذلك .

وكذلك أمر الله بالاستعاذة به وحده من الشرور كلها، وبالاستغاثة به في كل شدّة ومشقّة، فهذه إخلاصها لله إيهان وتوحيد، وصرفها لغير الله شركٌ وتنديد.

والفرق بين الدُّعاء والاستغاثة، أَنَّ الدُّعاء عام في كل الأُحوال والاستغاثة هي الدعاء لله في حالة الشدائد، فكل ذلك يتعين إخلاصه لله وحده، وهو المجيب لدعاء الداعين المفرج لكربات المكروبين، ومن دعا غيره من نبي أو ملك أو ولي أو غيرهم أو استغاث بغير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله فهو مشرك كافر، وكما أنَّه خرجَ من الدِّين فقد تجرَّد أيضاً من العقل، فإنَّ أحداً من الخلق ليس عنده من النفع والدفع مثقال ذرة لا عن نفسه ولا عن غيره، بل الكل فقراء إلى الله في كل شؤونهم.



# بســاب : قســول الله تــعــالـــى

( أَيْشُرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمُ يُخْلَقُونَ ﴿ وَلَا يَسْتَطِيعُونَ لَهُمْ نَصْرًا وَلَآ أَنفُسَهُمْ يَضُرُونَ ﴾ [الأعراف: ١٩١، ١٩١].

وقوله: (وَالَّذِيكَ تَدْعُوكَ مِن دُونِهِ مَا يَمْلِكُوكَ مِن قِطْمِيرٍ \* إِن تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُواْ دُعَاءَكُمُ وَلَوْ سَمِعُواْ مَا اُسْتَجَابُواْ لَكُو وَيَوْمَ الْقِيْمَةِ يَكْفُرُونَ بِشِرْكُمْ وَلَا يَسْمَعُواْ دُعَاءَكُمُ وَلَا يَسْمَعُواْ دُعَاءَكُمْ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَيَوْمَ الْقِيْمَةِ يَكْفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ وَلَا يَسْمَعُواْ دُعَاءً وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّ

وفي الصحيح (١) عن أنس رضي الله عنه قال: شُـبَّ النبيُّ ﷺ يـوم أُحُـدٍ وكُسِرتْ ربَاعِيَّتُه. فقال: «كيف يُفلحُ قومٌ شَجُّوا نبيهم»؟ فنزلت:

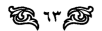
( لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءً) [آل عمران: ١٢٨].

وفيه (٢) عن ابن عمر رضي الله عنها : «أَنَّهُ سَمِعَ رسول الله عَلَيْ يقول : إذا رفعَ رأسه من الركوع في الركعة الأُخيرة من الفجر: «اللهم العَنْ فلاناً وفلاناً». بعدما يقول : «سمعَ اللهُ لمن حمده ربَّنا ولك الحمدُ»، فأَنزلَ الله :

( لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءً) الآية.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري معلقاً: كتاب المغازي، باب قول الله تعالى: ( لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيَّةً). (۱) (۱۶ ۹۳/۶) . ورواه مسلم: كتاب الجهاد والسير باب غزوة أُحد (۱۲ ۱۷/۳) حديث رقم (۱۷۹۱). ولفظه: كيف يفلح قوم شجوا نبيهم، وكسروا رباعيته وهو يدعوهم إلى الله؟ فأنزل الله . . . الحديث.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري: كتاب المغازي باب قوله تعالى: (لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ) (١٤٩٣/٤\_



وفي رواية (١٠): «يَدْعُـو على صفوانَ بن أُميَّـة وسُهيْل بن عَمرو والحارِث بنِ هشام فنزلت: ( لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءُ).

وفيه عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قام رسول الله على حين أُنزِلَ عليه: (وَأَنذِرُ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ) [الشعراء: ٢١٤] · فقال: «يا مَعْشَرَ قُريسَ - أو كلمةً نحوها - اشتروا أَنْفُسَكُمْ، لا أَغْني عنكم من الله شيئاً، يا عباسُ بن عبدالمطّلِب: لا أُغني عنك من الله شيئاً، يا صفييّةُ عَمّة رسول الله عَلَيْهُ: لا أُغني عنك من الله شيئاً، يا صفييّةُ عَمّة رسول الله عَلَيْهُ: لا أُغني عنك من الله شيئاً، ويا فاطمةُ بنت محمدٍ: سليني من مالي ماشئتِ، لا أُغني عنك من الله شيئاً» (٢).

#### □ فیه مسائل:

- الأولى : تفسير الآيتين .
  - الثانية: قصة أُحُدِ.
- الشالشة: قنوتُ سيدِ المرسلينَ وخلفه ساداتُ الأُولياءِ يؤمِّنونَ في الصلاة.
  - الرابعة: أنَّ المدعوَّ عليهم كُفَّارٌ.
- الذامسة: أُنَّهم فعلوا أُشياء ما فعلها غالب الكفَّار، منها شجَّهُم نبيَّهم وحرصهم على قتله ومنها التمثيل بالقتلى مع أنهم بنو عمهم.
  - السادسة: أَنزلَ الله عليه في ذلك: ( لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءً).
  - السابعة : قوله : ( أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبَهُمْ) فتاب عليهم فآمنوا .

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري: مع فتح الباري ٧/ ٣٦٥ حديث رقم (٤٠٧٠) كتاب المغازي باب قوله تعالى: ( لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءً) وهو مرسل لأنه من رواية سالم بن عبدالله بن عمر وقد وصلها أحمد (٢/ ٩٣) والترمذي: كتاب تفسير القرآن باب من سورة ال عمران (٥/ ٢١٢) حديث رقم (٤٠٠٤). وقال: هذا حديث حسن غريب. اه..

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري: كتاب التفسير تفسير سورة الشعراء باب قوله تعالى: (وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ اَلْأَقْرَبِينَ) (۷) ۱۷۸۸ - ۱۷۸۸ حدیث رقم (٤٤٩٣). ومسلم: كتاب الإیهان باب قوله تعالى: (وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ) (۱۹۲/۱ ـ ۱۹۳) حدیث رقم (۲۰۳).



- الشامنة: القنوت في النوازل.
- التاسعة: تسمية المدعو عليهم في الصلاة بأسمائهم وأسماء آبائهم.
  - العاشرة: لعن المعين في القنوت.
- العادية عشرة : قصته عَلَيْ لما أُنزلَ عليه : ( وَأَنذِرُ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِيرَ).
- الشانية عشرة: جده على في هذا الأمر بحيث فعل ما نسب بسببه إلى الجنون وكذلك لو يفعله مسلمٌ الآن.
- الشالشة عشرة: قوله للأبعد والأقرب: «لا أُغني عنك من الله شيئاً»، حتى قال: «يا فاطمة بنت محمد لا أُغني عنكِ من الله شيئاً». فإذا صرَّحَ وهو سيد المرسلين بأنَّه لا يغني شيئاً عن سيدة نساء العالمين وآمن الإنسان أنَّه لا يقول إلَّا الحقّ،، ثم نظرَ فيما وقعَ في قلوب خواص الناس اليوم تبيَّنَ لَهُ التوحيدُ وغربةُ الدِّين.

#### [التمليحية :]

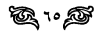
#### بــاب:

# قول الله تعالى: ( أَيشُرِكُونَ مَا لَا يَغَلُقُ شَيْعًا وَهُمْ يُخَلَقُونَ).

هـذا شروع في براهين التـوحيد وأدلّته، فالتوحيد له من البراهين النقلية والعقلية ما ليسَ لغره.

فتقدَّمَ أَنَّ التوحيدين: توحيد الربوبية وتوحيد الأسهاء والصفات من أكبر براهينه وأضخمها، فالمتفرد بالخلق والتدبير، والمتوحد في الكهال المطلق من جميع الوجوه هو الذي لا يستحقّ العبادة سواه.

وكذلك من براهين التوحيد معرفة أوصاف المخلوقين ومن عبد مع الله، فإنَّ جميع ما يُعبَدُ من دونِ الله من ملكِ وبشرٍ ومن شجرٍ وحجرٍ وغيرها كلهم فقراء إلى الله، عاجزون ليس بيدهم من النفع مثقال ذرة، ولا يخلقون شيئاً وهم



يُخلَقُون، ولا يملكون ضرًّا ولا نفعاً ولا موتاً ولا حياةً ولا نشوراً، والله تعالى هو الخالق لكل مخلوق وهو الرازق لكل مرزوق، المدبِّر للأُمور كلها، الضار النافع، المعطي المانع، الذي بيده ملكوت كل شيء، وإليه يرجع كل شيء، وله يَقصد ويصمد ويخضع كل شيء.

فأي بُرهان أعظم من هذا البرهان الذي أعاده الله وأبداه في مواضع كثيرة من كتابه وعلى لسان رسوله، فهو دليل عقلي فطري كما أنَّه دليل سمعي نقلي على وجوب توحيد الله وأنَّه الحق، وعلى بُطْلان الشرك.

وإذا كان أشرف الخلق على الإطلاق لا يملك نفع أقرب الخلق إليه وأمسّهم به رحماً فكيف بغيره؟ فتباً لمن أشرك بالله وساوى به أحداً من المخلوقين، لقد سُلِبَ عقله بعدما سُلِبَ دينه.

فنعوتُ الباري تعالى وصفاتُ عظمته وتوحده في الكمال المطلق أُكبر برهان على أنَّه لا يستحقُّ العبادة إِلاَّ هو.

وكذلك صفات المخلوقات كلها، وما هي عليه من النقص والحاجة والفقر إلى ربها في كل شؤونها، وأنّه ليسَ لها من الكمال، إلاَّ ما أعطاها ربها من أعظم البراهين على بطلان إللهية شيء منها.

فمن عرف الله وعرف الخلق اضطرته هذه المعرفة إلى عبادة الله وحده، وإخلاص الدين له والثناء عليه، وحمده وشكره بلسانه وقلبه وأركانه وانصرف تعلُّقه بالمخلوقين خوفاً ورجاءً وطمعاً، والله أعلم.





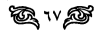
# بساب قسول الله تىعالىسى

(حَتَّىٰ إِذَا فُزِّعَ عَن قُلُوبِهِ مِ قَالُواْ مَاذَاقَالَ رَبُّكُمٌ ۚ قَالُواْ ٱلْحَقِّ وَهُوَ ٱلْعَلِيُ ٱلْكِيرُ)

وفي الصحيح عن أبي هريرة رضي الله عنه ، عن النبي على قال: "إذا قضى الله الأمرَ في السهاء ضربت الملائكة بأجنحتها خُضَعاناً لقولِه ، كأنّه سِلْسِلَةٌ على صَفُوانٍ ينفذهُم ذلك ، (حتى إذا فُرِّع عن قلوبهم قالوا ماذا قال ربكم قالوا الحق وهـــو العلي الكبر)، فيسمعها مسترق السَّمع ، ومسترقُ السَّمع هكذا بعضه فوقَ بعض وصفه سُفيان بكفّه ، فحرَّفها وبَدَّد بينَ أصابعه وفيسَمعُ الكلمة فيُلقيها إلى من تحته ، حتى يُلقيها على لسان الساحِر أو الكاهن ، فرُبها أدركه الشهابُ قبل أن يُلقيها وربها ألقاها قبل أن يُدركه ، فيكْذِبُ معها مائة كذبة ، فيُقال: أليسَ قد قال لنا يومَ كذا وكذا: كذا وكذا؟ فيُصَدَّقُ بتلك الكلمة التي سُمِعَتْ من السهاء»(١).

وعن النواس بن سمعان رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «إِذا أَرادَ الله تعلى أَن يُوحي بالأَمر، وتكلَّم بالوحي أَخذت السموات منه رجفةً، - أَو قال: رعْدةً \_ شديدةً خوفاً من الله عز وجلّ، فإذا سمع ذلك أَهلُ السملوات صُعِقوا وخرُّوا لله سُجَّداً، فيكونُ أَولَ من يرفع رأسه جبريلُ، فيكلمه الله من وحيه بها أَراد، ثم يَمُرُّ جبريل على الملائكة، كُلَّها مَرَّ بسهاء سأله ملائكتها: ماذا قال ربنا

<sup>(</sup>١) رواه البخاري: كتاب التفسير تفسير سورة سبأ باب: (حَقَّ إِذَا فُزِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ) (٤/ ١٨٠٤) حديث رقم (٤٥٢٢).

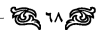


يا جبريل؟ فيقـول جبريل: قال الحقَّ، وهو العلي الكبير. فيقولـون كلهم مثِل ما قال جبريل، فيقولـون كلهم مثِل ما قال جبريل، فينتهي جبريل بالوحي إلى حيثُ أَمَرَهُ الله عز وجل»(١).

#### □ فيه مسائل:

- الأولى : تفسير الآية .
- الشانية: ما فيها من الحجة على إبطال الشرك، خصوصاً من تعلَّق على الصالحين، وهي الآية التي قيل إنَّها تقطع عروق شجرة الشركِ من القلب.
  - الشالشة: تفسير قوله: (قَالُواْ ٱلْحَقَّ وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْكِيرُ).
    - الرابعة : سبب سؤالهم عن ذلك .
  - النامسة : أنَّ جبريل يجيبهم بعد ذلك بقوله : «قال كذا وكذا».
    - السادسة: ذكرُ أَنَّ أُول من يرفع رأسه جبريل.
    - السابعة: أنَّه يقول لأهل السموات كلهم لأنهم يسألونه.
      - الشامنة: أنَّ الغشي يعم أهل السماوات كلهم.
        - التاسعة: ارتجاف السماوات لكلام الله.
  - العاشرة: أنَّ جبريل هو الذي ينتهي بالوحي إلى حيث أمره الله.
    - الحاديـــة عشرة: ذكر استراق الشياطين.
    - الثانية عشرة: صفة ركوب بعضهم بعضاً.

<sup>(</sup>۱) رواه ابن أبي عاصم (السنة) ۲۲۲۱ ـ ۲۲۲ حديث رقم (٥١٥) من طريق نعيم بن حماد ثنا الوليد بن مسلم عن عبد الرحمن بن يزيد بن جابر عن عبد الله بن أبي زكريا عن رجاء بن حيوة عن النواس بن سمعان الكلاي . . . الحديث بنحوه و إسناده ضعيف لأجل الوليد بن مسلم قال ابن حجر (تقريب التهذيب) ۳۳۲۲: (ثقة لكنه كثير التدليس والتسوية) . ونص بعض العلماء على أنه ليس لهذا الحديث أصل قال النهبي (الميزان) ٢ / ٢٦٨: (قال أبو زرعة الدمشقي عرضت على دحيم حديثاً حدثناه نعيم بن حماد عن الوليد بن مسلم عن ابن جابر عن ابن أبي زكريا عن رجاء بن حيوة عن النواس بن سمعان: إذا تكلم الله بالوحي . فقال دحيم الأأصل له . اهـ) .



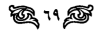
- الثالثة عشرة: إرسال الشهب.
- الـــرابعـــة عشرة: أنَّه تارةً يـدركه الشهاب قبل أن يلقيها وتارةً يلقيها في أُذُن ولي الله ولي أن يُدركه.
  - النامسة عشرة: كون الكاهن يصدُق بعض الأحيان.
    - السادسة عشرة: كونه يكذب معها مائة كذبة.
- السابعة عشرة: أنَّه لم يصدَّق كذبه إِلاَّ بتلك الكلمة التي سمعت من الساء.
- الثامنة عشرة: قبول النفوس للباطل كيف يتعلقون بواحدة ولا يعتبرون بمائة ؟ .
- التاسعة عشرة: كونهم يتلقى بعضهم من بعضٍ تلك الكلمة و يحفظ ونها .
  - العشرون: إثبات الصفاتِ خلافاً للأُشعرية المعطلِة.
- العادية والعشرون: التصريح بأنَّ تلكَ الرجفة والغشي خوفاً من الله عزَّ وجلَّ .
  - الثانية والعشرون: أُنَّهُم يَخرُّون لله سجداً.

[التعليق:]

#### بــاب:

# قول الله تعالى: (حَتَّى إِذَا فُزِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ)

وهذا أيضاً برهان عظيم آخر على وجوب التوحيد وبطلان الشرك، وهو ذكر النصوص الدالَّة على كبرياء الربّ وعظمته التي تتضاءل وتضمحل عندها عظمة المخلوقات العظيمة، وتخضع له الملائكة والعالم العلوي والسفلي ولا تثبت أفئدتهم عندما يسمعون كلامه أو تتبدَّىٰ لهم بعض عظمته ومجده، فالمخلوقات بأسرها خاضعة له خائفة منه، فمن كان



هذا شأنه فهو الربّ الذي لا يستحق العبادة والحمد والثناء والشكر والتعظيم والتألُّه إلا هو، ومن سواه ليس له من هذا الحقِّ شيء. فكما أَنَّ الكمال المطلق والكبرياء والعظمة ونعوت الجلال والجمال المطلق كلها لله لا يمكن أن يتصف بها غيره، فكذلك العبودية الظاهرة والباطنة كلها حقه تعالى الخاص الذي لا يشاركه فيه مشارك بوجه.





### بــاب

#### الشفساءيسة

وقول الله عز وجل : ﴿ وَأَنذِرْ بِهِ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحَشَرُوٓاْ إِلَى رَبِّهِ ثُمْ لَيْسَ لَهُمْ مِّن دُونِهِۦ وَإِنَّ وَلَا شَفِيعٌ لَّعَلَهُمْ يَنَّقُونَ﴾ [الأنعام : ٥١] .

وقوله : (قُل لِلَّهِ ٱلشَّفَاعَةُ جَمِيعًا ۗ) [الزمر: ٤٤].

وقوله : ( مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندَهُ وَ إِلَّا بِإِذْنِهِ } [البقرة : ٢٢٥].

وقوله: ( ﴿ وَكَمْرِ مِّن مَّلَكٍ فِي ٱلسَّمَوَاتِ لَا تُغَيِّي شَفَعَنُهُمْ شَيْئًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ ٱللَّهُ لِمَن يَشَآءُ وَيَرْضَيَ ﴾ [النجم: ٢٦].

وقوله: ( قُلِ اَدْعُواْ اللَّايِنَ زَعَمَّتُمُ مِّن دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِ السَّمَوَتِ وَلَا فِي اللَّهِ مِنْهُم مِّن ظَهِيرٍ \* وَلَا نَنفَعُ السَّمَوَتِ وَلَا فِي الْآلِمِنْ أَذِنَ لَهُمْ فِيهِمَا مِن شِرَكِ وَمَا لَهُ مِنْهُم مِّن ظَهِيرٍ \* وَلَا نَنفَعُ السَّمَوَتِ وَلَا لَنفَعُ السَّمَا عَنْدَهُ وَلِا لَهُ مِنْهُم مِّن ظَهِيرٍ \* وَلَا نَنفَعُ السَّمَا عَنْدَهُ وَلَا لَنفَعُ السَّمَا عَنْدَهُ وَلِلَا لِمَنْ أَذِنَ لَهُ إِلَى السَّمَا وَلَا لَنفَعُ السَّمَا عَلَى اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْفَالَ الْمُواللَّهُ الْمُنْ الْمُنْفَالُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولَ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنَالِمُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُولِمُ اللَّهُ ال

قال أَبو العباس (١): نفى الله عمَّا سواهُ كل ما يتعلَّق به المشركون، فنفى أَن يكون لغيره مُلْكٌ أَو قِسْطٌ منهُ أَو يكون عوناً للهولم يَبْقَ إِلاَّ الشَّفاعَةُ، فَبيَّنَ أَنَّها لا تَنفَعُ إِلاَّ لِمن أَذِنَ له الرَّبُّ كما قال: (وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَضَىٰ) [الانبياء: ٢٨].

فهذه الشفاعةُ التي يَظُنُّها المشركون هي مُنتَفِيةٌ يوم القيامة كها نفاها القرآن، وأَخْبَرَ النبي ﷺ: «أَنَّهُ يأتي فيسجد لربه ويحمَدُهُ لا يبدأ بالشفاعة أَوَّلاً له يُقال له: «ارفع رأسك، وقُلْ يُسْمَعُ، وسَل تُعْطَ، واشْفَع تُشَفَّعْ "(٢).

<sup>(</sup>١) هو الإمام أحمد بن تيمية رحمه الله تعالى .

<sup>(</sup>٢) جزء من حديث الشفاعة الطويل. رواه البخاري: كتاب الأنبياء باب قول الله عز وجل: ( وَلَقَدَّ أَرْسَلْنَا ثُوَّا إِلَى قَوْمِهِ ) (٣/ ١٢١٥ ـ ١٢١٦) حديث رقم (٣١٦٢). ومسلم: كتاب الإيمان باب أدنى أهل الجنة منزلة فيها (١/ ١٨٤، ١٨٦) حديث رقم (١٩٤) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.



وقال أبو هريرة له ﷺ: من أَسْعدُ الناس بشفاعتك؟ قال: «من قال لا إلله إلا الله خالصاً من قلبه» (١). فتلك الشفاعة لأهل الإخلاص بإذن الله، ولا تكونُ لمن أَشْرِكَ بالله.

وحقيقتُه أَنَّ الله سبحانه هـو الذي يَتَفضَّلُ على أَهلِ الإخلاص، فيغفر لهم بواسِطةِ دعاء من أَذِنَ له أَن يَشْفعَ ليُكْرِمَهُ وينالَ المقام المحمود.

فالشفاعة التي نفاها القرآن ما كان فيها شِرْكٌ، ولهذا أَثبتَ الشفاعة بإذنه في مواضع وقد بيَّن النبي ﷺ أَنَّها لا تكونُ إِلاَّ لأَهـلِ التوحيد والإخلاص. انتهى كلامه.

#### □ فسه مسائل:

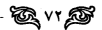
- الأوليس: تفسيرُ الآيات.
- الشانية: صفةُ الشفاعة المنفيَّة.
- الشالشة: صفةُ الشفاعة المشتة.
- الرابعة: ذكرُ الشفاعةِ الكبرى وهي المقامُ المحمودُ.
- الناسة : صفةُ ما يفعلهُ عَلَيْهُ أَنَّهُ لا يبدأُ بالشفاعة بل يسجدُ، فإذا أُذِنَ له
  - السادسة: من أُسعدُ الناس ما؟.
  - السابعة: أنَّها لا تكون لمن أشرك بالله.
    - الشامنة: سانُ حقيقتها.

### [التمليحية ا

بــاب:

الشفاع\_\_\_ة

<sup>(</sup>١) رواه البخاري: كتاب العلم باب الحرص على الحديث (١/ ٤٩) حديث رقم (٩٩).



إِنَّهَا ذكر المصنف الشفاعة في تضاعيف هذه الأبواب لأنَّ المشركين يبررون شركهم ودعاءهم للملائكة والأنبياء والأولياء بقولهم: نحن ندعوهم مع علمنا أنَّهم مخلوقون ومملكون، ولكن حيث إنَّ لهم عند الله جاهاً عظياً ومقامات عالية، ندعوهم ليُقربونا إلى الله زُلفى وليشفعوا لنا عنده، كما يتقرَّب إلى الوجهاء عند الملوك والسلاطين، ليجعلوهم وسائط لقضاء حاجاتهم وإدراك مآربهم.

وهذا من أبطلِ الباطلِ، وهو تشبيه الله العظيم ملك الملوك الذي يخافه كل أحد وتخضع له المخلوقات بأسرها بالملوك الفقراء المحتاجين للوجهاء والوزراء في تكميل ملكهم ونفوذ قوتهم.

فأبطلَ الله هذا الزعم وبيَّنَ أَنَّ الشفاعة كلها له، كها أَنَّ المُلْكَ كله له، وأَنَّه لا يشفع عنده أحد إلاَّ بإذنه، ولا يأذن إلاَّ لمن رضي قوله وعمله، ولا يرضى إلاَّ توحيده وإخلاص العمل له.

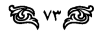
فبيَّنَ أَنَّ المشرك ليس له حظ ولا نصيب من الشفاعة .

وبيّنَ أَنَّ الشفاعة المثبتة التي تقع بإذنه إنَّما هي الشفاعة لأهل الإخلاص خاصة وأَنَّما كلها منه، رحمة منه وكرامة للشافع، ورحمة منه وعفواً عن المشفوع له، وأنَّه هو المحمود عليها في الحقيقة، وهو الذي أذِنَ لمحمد عليها في الحقيقة، المقام المحمود.

فهذا ما دلَّ عليه الكتاب والسنة في تفصيل القولِ في الشفاعة .

وقد ذكرَ المصنف رحمه الله كلام الشيخ تقي الدين في هذا الموضع وهو كافٍ شافٍ.

فالمقصود في هذا الباب ذكر النصوص الدالة على إبطال كل وسيلة وسبب يتعلق به المشركون بآلهتهم، وأنَّه ليس لها من الملك شيء، لا استقلالاًولا مشاركةً ولا معاونة ولا مظاهرة ولا من الشفاعة شيء. وإنَّما ذلك كله لله وحده، فتعيَّن أَنْ يكونَ المعبود وحده.



### بساب

### قسول الله تسعالسي

( إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِئَ ٱللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَآءً ) [القصص: ٥٦].

في الصحيح (١) عن ابن المسيَّب عن أبيه قال: لمَّا حَضَرَتْ أَبا طَالب الوفاة، جاءهُ رسولُ الله عَلَيْ وعنده عبدالله بن أبي أُميَّة وأبو جهل. فقال له: «يا عمِّ: قل لا إلله إلاّ الله، كلمة أُحاجُ لك بها عند الله» فقالا له: أترغَبُ عن مِلة عبدالمطلب؟ فأعاد عليه النبي عَلَيْ فأعادا، فكان آخر ما قال: هو على ملة عبدالمطلب، وأبى أن يقولَ لا إله إلاّ الله، فقال النبي عَلَيْ: «لأستَغفِرَنَ لك مالم أَنْه عنكَ»، فأنزلَ الله عزَّ وجلَّ: (مَا كَانَ لِلنَّيِ وَالَّذِينَ عَامَنُوا أَن يَسَتَغْفِرُوا لِلمُشْرِكِينَ) [النوبة: ١١٣].

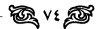
وأُنزلَ في أبي طالب:

( إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِكَنَّ ٱللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَآءً ) [القصص: ٥٦].

### □ فسه مسائل:

- الأولى . تفسير ( إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَاكِنَّ ٱللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَآءً ) .
- الثانية: تفسير ( مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ أَن يَسْتَغْفِرُواْ لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَال اللَّبِيِّ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ أَن يَسْتَغْفِرُواْ لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَالْتُعْدِما تَبَيَّنَ لَمُثُمَّ أَنَّهُمْ أَصْحَبُ ٱلْجَحِيمِ )
- الثالثة: \_ وهي المسألة الكبيرة \_: تفسيرُ قوله: «قل لا إله إلاَّ الله». بخلافِ ما عليهِ من يدَّعي العلم.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري: كتاب التفسير تفسير سورة القصص باب "إنَّك لا تهدي من أُحببت ولكن الله يهدي من يشاء » (۱/ ۱۷۸۸ ــ ۱۷۸۸) حديث رقم (٤٤٩٤) ومسلم: كتاب الإيمان باب الدليل على صحة إسلام من حضره الموت، ما لم يشرع في النزع وهو الغرغرة. . . . . (۱/ ۵۵) حديث رقم (۲٤).



- الرابعة : أَنَّ أَبا جهل ومن معه يعرفون مراد النبي عَلَيْ إِذا قالَ للرجل: «قُلْ لا الله على الله الله عنه بأصل الإسلام. لا إلله إلا الله عنه فقبَّحَ الله مَنْ أبو جهل أعلمُ منه بأصل الإسلام.
  - الذامسة : جدّه ﷺ ومبالغته في إسلام عمه .
  - السادسة: الردُّ على من زعم إسلام عبد المطلب وأسلافه.
  - السابعة : كونه ﷺ استغفر له فلم يغفر له بل نُهيَ عن ذلك .
    - الشاهنة: مضرةُ أصحاب السوءِ على الإنسان.
      - التاسعة: مضرة تعظيم الأسلاف والأكابر.
  - العاشرة: الشبهة للمبطلين في ذلك لاستدلال أبي جهل بذلك.
  - العادية عشرة: الشاهِدُ لكون الأعمال بالخواتيم لأنَّهُ لو قالهَا لنَفَعتْهُ.
- الشانية عشرة: التأمُّل في كِبَر هذه الشُّبهة في قُلوب الضالين لأَنَّ القصة أنهم لم يجادلوه إِلاَّ بها مع مبالغته ﷺ وتكريره، فلأجل عظمتها ووضوحها عندهم اقتصروا عليها.

#### [التعليمية ه]

### بساب:

# قول الله تعالى: (إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ)

وهـ ذا البـاب أيضاً نظير البـاب الـذي قبلـه، وذلك أنّه إذا كـان عَلَيْهُ هـ و أَفضلُ الخلقِ على الإطلاق وأعظمهم عند الله جاهـاً وأقربهم إليه وسيلة، لا يقدر على هدايـة من أحبّ هدايـة التوفيق وإنّا الهدايـة كلها بيـد الله، فهو الـذي تفرّد بهداية القلوب كما تفرّد بخلقِ المخلوقات فتبيّن أنّه الإلـٰه الحقّ.

وأَما قوله تعالى: (وَإِنَّكَ لَتَهْدِيٓ إِلَىٰ صِرَطِ مُّسْتَقِيمٍ). [الشورى: ٥٦].

فالمراد بالهداية هنا: هداية البيان. وهو ﷺ المبلّغ عن الله وحيه الذي اهتدى به الخلق.



# بساب ما جاءَ أَنَّ سبب كفر بن*ي آدَم وتركهم دينهم* هو الغلو ف*ى الصا*لحين

وقول الله عز وجل -: (يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَنبِ لَا تَغَلُّواْ فِي دِينِكُمْ وَلَا تَـَقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْحَقَّ ﴾ [النساء: ١٧١].

وفي الصحيح عن ابنِ عباسٍ رضي الله عنهما في قول الله تعالى:

( وَقَالُواْ لَا نَذَرُنَّ ءَالِهَتَكُرُّ وَلَا نَذَرُنَّ وَدًّا وَلَا سُوَاعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسَرًا) [نوح: ٢٣].

قال: «هذه أسماء رجالٍ صالحين من قومٍ نوح، فلما هلكوا أوحى الشيطان إلى قومهم: أن انصبوا إلى مجالسهم التي كانوا يجلسون فيها أنصاباً وسمُّوها بأسمائهم، ففعلوا ولم تُعْبَدُ حتى إذا هلك أُولائِكَ ونُسِيَ العلمُ، عُبِدَتْ »(١).

وقال ابن القيِّم: قال غيرُ واحِدٍ من السَّلَفِ: لما ماتُوا عكفوا على قبورهم ثم صَوَّرُوا تماثيلهم ثم طالَ عليهم الأَمدُ فعبدوهم (٢).

وعن عمر أنَّ رسول الله ﷺ قال: «لا تُطْرُوني كما أَطرتِ النصارى ابن مريم إِنَّما أَنَا عَبْدٌ. فقولوا: عَبْدُ الله ورسوله». أخرجاه (٣).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري: كتـاب التفسير، تفسير سورة نـوح باب: ﴿ وَلَا نَذَرُنَّ وَدًّا وَلَا سُوَاعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ) (٤/ ١٨٧٣) حديث رقم (٤٦٣٦).

<sup>(</sup>٢) إغاثة اللهفان (١/ ١٨٤).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري: كتاب الأنبياء بـاب قول الله تعـالى: ﴿ وَٱذْكُرُ فِي ٱلْكِنْكِ مَرْيَمَ إِذِ ٱنتَبَذَتْ مِنْ أَهْلِهَا) (٣/ ١٢٧١) حديث رقم (٣٢٦١) ولم يروه مسلم.



وقال: قال رسول الله ﷺ: «إِيَّاكُمْ والغلوَّ، فإِنهَا أَهْلَكَ من كان قبلكم الغُلُو»(١).

ولمسلم (٢) عن ابن مسعودٍ أَنَّ رسول الله ﷺ قال: «هَلَكَ المُتنطِّعون». قالها ثلاثاً.

#### □ فيه مسائل:

• الثانية : معرفة أول شركٍ حدَثَ على وجه الأرض أنَّه بشبهة الصالحين .

• الشالشة: أول شيءٍ غُيِّرَ به دين الأنبياء وما سبب ذلك مع معرفة أنَّ الله أرسلهم.

• الرابعة : قبول البِدَع مع كون الشرائع والفِطَر تردها .

• النامسة : أنَّ سبب ذلك كله مزِج الحقّ بالباطل .

فالأول: محبة الصالحين.

والثاني: فعلُ أُناسٍ من أهلِ العلم والدِّين شيئاً أرادوا به خيراً، فظنَّ من بعدهم أُنَّهُم أَرادوا به غيره.

• السادسة: تفسير الآية التي في سورة نوح.

• السابعة : حِبِلَّة الآدمي في كون الحقّ ينقص في قلبه والباطل يزيد.

• الشامنة: فيه شاهدٌ لما نقل عن السلف أنَّ البدع سبب الكفر.

<sup>(</sup>۱) رواه النسائي في (السنن) ٥/ ٢٦٨ (كتاب مناسك الحج) (باب التقاط الحصى) وابن ماجة في (السنن) ٢/ ٢٠٨٨ (كتاب المناسك) (باب قدر حصى الرمي) حديث رقم (٣٠٢٩) والإمام أحمد في (المسند) ١/ ٢١٥ و ٣٤٧ ثلاثتهم من حديث ابن عباس رضي الله عنها، قال شيخ الإسلام في (اقتضاء الصراط المستقيم) ص ٢٠١: (هذا إسناد صحيح على شرط مسلم. اهـ). (٢) رواه مسلم: كتاب العلم باب هلك المتنطعون (٤/ ٢٠٥٥) حديث رقم (٢٦٧٠).



- التاسعة : معرفة الشيطان بها تؤول إليه البدعة ولو حسن قصد الفاعل.
- العاشرة: معرفة القاعدة الكلية وهي النهي عن الغلوّ ومعرفة ما يؤول إليه.
  - الحادية عشرة : مضرة العكوف على القبر لأجل عمل صالح .
  - الشانية عشرة: معرفة النهى عن التماثيل والحكمة في إزالتها.
- الثالثة عشرة : معرفة شأن هذه القصة وشدة الحاجة إليها مع الغفلة عنها .
- الرابعة عشرة: وهي أعجب وأعجب قراءتهم إيّاها في كتب التفسير والحديث ومعرفتهم بمعنى الكلام، وكون الله حال بينهم وبين قلوبهم حتى اعتقدوا أنّ فعل قوم نوح أفضل العبادات، واعتقدوا أنّ ما نهى الله ورسوله عنه فهو الكفر المبيح للدم والمال.
  - الذامسة عشرة: التصريح بأنَّهم لم يريدوا إلَّا الشفاعة.
  - السادسة عشرة: ظنهم أنَّ العلماء الذين صوروا الصور أرادوا ذلك.
- السابعة عشرة: البيان العظيم في قوله: «لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم». فصلوات الله وسلامه على من بلّغ البلاغ المبين.
  - الثامنة عشرة: نصيحته إيَّانا بهلاك المتنطعين.
- التاسعة عشرة: التصريح بأنَّها لم تُعبد حتى نسي العلم، ففيها بيان معرفة قدر وجوده ومضرة فقده.
  - العشرون: أنَّ سبب فقد العلم موت العلماء.

### [التعليمية :]

بــاب:

# ما جاء أنَّ سبب كفر بني آدم وتركهم دينهم هو الغلو في الصالحين

والغلو هو مجاوزة الحدّبأن يُجْعَلَ للصالحين من حقوق الله الخاصة به شيء، فإنّ حقّ الله الذي لا يشاركه فيه مشارك هو الكمال المطلق والغنى المطلق



والتصرف المطلق، من جميع الوجوه، وأنَّه لا يستحقّ العبادة والتألُّه أحدٌ سواه.

فمن غلا بأحد من المخلوقين حتى جعلَ له نصيباً من هذه الأشياء فقد ساوى به ربّ العالمين، وذلك أعظم الشرك. ومن رفع أحداً من الصالحين فوق منزلته التي أنزله الله بها فقد غلا فيه وذلك وسيلة إلى الشرك وترك الدين والناس. في معاملة الصالحين ثلاثة أقسام:

\* أهل الجفاء الذين يهضمونهم حقوقهم، ولا يقومون بحقهم من الحب والموالاة لهم والتوقير والتبجيل.

\* وأهل الغلو الذين يرفعونهم فوق منزلتهم التي أنزلهم الله بها .

\* وأُهل الحق الذين يجبونهم ويوالونهم، ويقومون بحقوقهم الحقيقية، ولكنهم يبرؤون من الغلو فيهم، وادِّعاء عصمتهم، والصالحون أيضًا يتبرؤون من أن يدَّعوا لأنفسهم حقًّا من حقوق ربهم الخاصة، كما قال الله عن عيسى عَلَيْة: (سُبْكنَكَ مَا يَكُونُ لِيَ أَنَّ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقِّ ) [المائدة: ١١٦].

# \* واعلم أنّ الحقوق ثلاثة:

حقٌّ خاص لله لا يشاركه فيه مشارك وهو التألَّه له وعبادته وحده لا شريك له، والرغبة والإنابة إليه حبًّا وخوفاً ورجاءً.

وحقٌّ خاص للرسل وهو توقيرهم وتبجيلهم والقيام بحقوقهم الخاصة .

وحقٌ مشترك وهو الإيمان بالله ورسله وطاعة الله ورسله ومحبة الله ومحبة رسله، ولكن هذه لله أصلاً وللرسل تبعاً لحقّ الله.

فأهل الحقّ يعرفون الفرقان بين هذه الحقوق الثلاثة، فيقومون بعبودية الله وإخلاص الدّين له، ويقومون بحقّ رسله وأوليائه على اختلاف منازلهم ومراتبهم. والله أعلم.



### بـــاب

# ما جاء في التغليظ فيمن عبدَ الله عند قبر رجل صالح فكيف اذا عبده؟

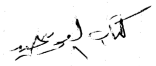
في الصحيح عن عائشة أنّ أُم سَلمَة ذكرتْ لرسول الله عَلَيْ كنيسة رأتها بارض الحبشة وما فيها من الصُّور، فقال: «أُولُـئِكِ إِذا ماتَ فيهم الرجل الصالح - أو العبدُ الصالح - بَنَوا على قبره مسجداً وصَوَّرُوا فيه تلكَ الصُّور، أُولُـئِكِ شِرَارُ الخلقِ عند الله (۱). فهؤ لاءِ جَمَعُوا بينَ الفتنتين: فتنة القبور وفتنة التهاثيل.

ولهما(٢) عنها قالت: لما نُزِل برَسولِ الله عَلَيْ طَفِقَ يطرح خميصَةً له على وجهه، فإذا اغْتَمَّ بها كشفها فقال وهو كذلك: «لَعْنَةُ الله على اليهود والنصارى، اتَّخَذُوا قبورَ أَنبيائهم مساجدَ»، يُحَذِّر ما صنعوا، ولولا ذلك أُبْرَزَ قَبرُه، غير أَنَّه خَشَى أَن يُتَّخَذَ مسجداً. أَخرجاه.

ولمسلم عن جَندُبٍ بن عبدالله قال: سمعتُ النبي عَلَيْ قبل أَنْ يموت بخمسٍ وهو يقول: «إِنِّي أَبُرُأُ إِلَىٰ الله أَن يكونَ لي منكم خليلٌ، فإِنَّ الله قد اتَّخَذَنِي خليلًا، كما اتَّخَذَ إبراهيمَ خليلًا. ولو كنتُ مُتَّخِذاً من أُمَّتي خليلًا لاتخذتُ أَبا بكرٍ خليلًا، أَلا وانَّ من كانَ قبلكم كانوا يتخذون قبور أُنبيائهم مساجد، ألا فلا

ب الصلاة باب هل تنبش قبور مشركي الجاهلية ويتخذ مكانها مساجد م (٤١٧). ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصلاة باب النهي عن بناء التحاذ الصور فيها والنهي عن اتخاذ القبور مساجد (١/ ٣٧٥ ـ ٣٧٦)

ب الصلاة باب الصلاة في البيعة (١/ ١٦٨) حديث رقم (٤٢٥). حد ومواضع الصلاة باب النهي عن بناء المساجد على القبور واتخاذ الصور قبور مساجد (١/ ٣٧٧) حديث رقم (٥٣١) عن عائشة وابن عباس. 000





# تتخذوا القبور مساجد، فإنِّي أنهاكم عن ذلك «(١).

فقَدْ نهى عنه في آخر حياته ثم إنه لعن وهو في السياق من فعله. والصلاة عندها من ذلك، وإنْ لم يُبْنَ مسجدٌ، وهو معنى قولها: خبثي أَن يُتَخَذَ مسجداً. فإنَّ الصحابة لم يكونوا ليبنوا حول قبره مسجداً وكل موضع قُصِدَت الصلاة فيه فقد التُّخِذَ مسجداً، بل كل موضع يُصَلَّى فيه يُسمَّى مسجداً كما قال عليه و «جُعِلَتْ في الأَرضُ مسجداً وطَهُوراً» (٢).

ولأَحمد بسند جيِّد عن ابن مسعود رضي الله عنه مرفوعاً: «إِنَّ من شِرَار النَّاسِ من تُدْرِكُهُمُ الساعة وهم أُحياء، والذين يَتَّخذونَ القبورَ مساجدَ». ورواه أُبو حاتم في صحيحه (٣).

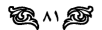
## □ فیــه مسـائل:

- الأولس : ما ذكر الرسول فيمن بنى مسجداً يُعبَد الله فيه عند قبر رجل صالح ولو صحّت نية الفاعل.
  - الثانية : النهى عن التاثيل وغلظ الأمر في ذلك.
- الثالثة: العبرة في مبالغت عَلَيْ في ذلك. كيف بيَّنَ لهم هذا أُولاً، ثم قبل موته بخمسٍ قال ما قال، ثم لما كان في السياق لم يكتفِ بها تقدّم.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصلاة باب النهي عن بناء المساجد على القبور واتخاذ الصور فيها (۱/ ۳۷۷، ۳۷۸) حديث رقم (۵۳۲).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري: كتاب الصلاة، باب قول النبي ﷺ: «جُعلت لي الأَرض مسجداً وطهوراً» (١/ ٣٧٠ ـ ٣٧١) حديث رقم (٢/ ٣٧٠ ـ ٣٧١) ومسلم: كتاب المساجد ومواضع الصلاة، (١/ ٣٧٠ ـ ٣٧١) حديث رقم (٢١) عن جابر بن عبد الله رضى الله عنه.

<sup>(</sup>٣) (المسند) ١/ ٤٣٥ وابن حبان كما في (موارد الظهآن) ص ١٠٤ حديث رقم (٣٤٠) و (٣٤١) ولم يسق لفظ الطريق الثاني، قال ابن تيمية (اقتضاء الصراط المستقيم) ٢/ ٦٧٤: (وروى الإمام أحمد في مسنده بإسناد جيد عن عبد الله بن مسعود . . . الحديث).



• الرابعة: نهيه عن فعله عند قبره قبل أن يوجد القبر.

• الخامسة : أنَّه من سنن اليهود والنصارى في قبور أنبيائهم .

• السادسة: لعنه إيَّاهم على ذلك.

• السابعة : أنَّ مراده تحذيره إيانا عن قبره .

• الثامنة: العلة في عدم إبراز قبره.

• التاسعة: في معنى اتخاذها مسجداً.

• العاشرة: أنَّه قَرَنَ بين من اتَّخذَها مسجداً، وبين من تقوم عليهم الساعة، فذكر الذريعة إلى الشِرك قبل وقوعه مع خاتمته.

• العاديدة عشوة: ذكره في خطبته قبل موته بخمس: الردّ على الطائفتين اللتين هما أشرُّ أهلِ البدع، بل أخرجهم بعض أهل العلم من الثنتين والسبعين فرقة، وهما الرافضة والجهمية. وبسبب الرافضة حدث الشرك وعبادة القبور، وهم أول من بنى عليها المساجد.

• الثانية عشرة: ما بُلي به عليه من شدة النزع.

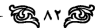
• الثالثة عشرة: ما أُكْرِمَ به من الخلَّة.

• المابعة عشوة : التصريح بأنَّها أُعلى من المحبَّة .

• الذامسة عشرة : التصريح بأنَّ الصدِّيق أَفضل الصحابة .

• السادسة عشرة: الإشارة إلى خلافته.





### بـــاب

# ما جاء أَنَّ الفلو في قبور الصالحين يصيِّـرها أَوثاناً تُعبَدُ مِن دون الله

روى مالكُ في المُوطَّأ: أَنَّ رسولَ الله ﷺ قال: «اللهُمَّ لا تجعل قبري وَثَناً يُعْبَدُ، اشتدَّ غضب الله على قومِ اتخذوا قبور أُنبيائهم مساجد»(١).

ولابن جرير (٢) بسنده عن سُفيان عن منصور عن مجاهد:

( أَفَرَءَ يَتُمُّ ٱلَّلْتَ وَٱلْعُزَّىٰ) [النجم: ١٩].

قال: كان يَلُتُ لهم السويقَ، فهات فعكفُوا على قبره.

وكذا قال أبو الجوزاء عن ابن عباس: كان يَلتُّ السَّويقَ للحاجِّ (٣).

وعن ابن عباس رضي الله عنها قال: «لَعَنَ رسول الله ﷺ زَائِرَاتِ اللهُ عَلَيْ وَائِرَاتِ اللهُ عَلَيْهُ وَالسُّرُجَ». رواه أهل السنن(٤).

<sup>(</sup>١) (الموطأ ـ مع تنوير الحوالك) ١/ ١٨٥ ـ ١٨٦ (جامع الصلاة) مرسلًا.

<sup>(</sup>٢) (جامع البيان عن تأويل آي القرآن) ٢٧/ ٣٥.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري: كتاب التفسير باب ( أَفَرَهُ يَثُمُّ ٱللَّتَ وَٱلْفَرَىٰ)، (٤/ ١٨٤١) حديث رقم (٤٥٧٨).

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داود (السنن) ٣/ ٥٥٨ (كتاب الجنائز) (باب في زيارة النساء القبور) حديث رقم ٣٣٣٦ والترمذي (السنن) ٢/ ١٣٦ - ١٣٧ (كتاب الصلاة) (باب ما جاء في كراهية أن يتخذ على القبر مسجداً). حديث رقم (٣٢٠) وقال: حديث حسن. اه.. وتعقبه المنذري في (مختصر سنن أبي داود) ٤/ ٣٤٩ بقوله: (وفيها قاله نظر). ثم حكى أقوال الأئمة في تضعيف أبي صالح باذام ـ ويقال باذان ـ مولى أم هانئ بنت أبي طالب. وقال ابن حجر (تقريب التهذيب) ٢/ ٩٣ في ترجمته: (ضعيف مدلس). والحديث رواه ـ أيضاً ـ النسائي (السنن) ٤/ ٩٤ \_ ٥٥ (كتاب الجنائز) (بالتغليظ في اتخاذ السرج على القبور) وابن ماجه (السنن) ٢/ ٢٥ (كتاب الجنائز) (باب ما جاء في النهي عن زيارة النساء القبور) حديث ١٥٧٥ دون قوله (والمتخذين . . ) من طريق باذام .

وقال الألباني (قد جاء غالب الحديث من طرق أخرى: فلعن زائرات القبور رواه ابن ماجة ولعن المتخذين على القبور المساجد متواتر عنه ﷺ). (سلسلة الأحاديث الضعيفة) ٢٥٩/١ حديث رقم ٢٠٥٠.



### □ فيه مسائل:

- الأوكس: تفسير الأوثان.
- الثانية: تفسير العبادة.
- الشالشة: أنَّه عَيَالِيُّهُ لَم يستعذ إلاَّ مما يخاف وقوعه.
- الرابعة: قرنه بهذا اتخاذ قبور الأنبياء مساجد.
  - الخامسة: ذكر شدة الغضب من الله.
- السادسة: \_\_وهي من أهمها \_ صفة معرفة عبادة الللَّت التي هي من أكبر اللَّوثان.
  - السابعة: معرفة أنَّه قبر رَجُلِ صالح.
  - الثامنة: أنَّه اسم صاحب القبر وذكر معنى التسمية.
    - التاسعة: لعنه زوارات القبور.
      - العاشرة: لعنه من أسرجها.

### [التعليص :]

#### بساب:

ما جاء من التغليظ فيمن عبدَ الله عِندَ قبر رجل صالح قكيف إذا عبده؟ بـــاب:

ما جاء أنَّ الغلوفي قبور الصالحين يصيرها أوثاناً تُعبَدُ من دون الله

ما ذكر المصنف في البابين يتضح بذكر تفصيل القول فيها يُفعَل عند قبور الصالحين وغيرهم.

وذلكَ أَنَّ ما يُفعَل عندها نوعان: مشروع وممنوع.

أمَّا المشروع فهو ما شرعه الشارع من زيارة القبور على الوجه الشرعي من غير شدّ رحل، يزورها المسلم متبعاً للسنة فيدعو لأهلها عموماً ولأقاربه ومعارفه خصوصاً فيكون محسناً إليهم بالدعاء لهم وطلب العفو والمغفرة والرحمة لهم،



ومحسناً إلى نفسه باتباع السنة وتذكُّر الآخرة والاعتبار بها والاتعاظ.

# أما الممنوع فإنَّه نوعان :

أحده الله بأهلها، عرم ووسيلة للشرك كالتمسح بها والتوسل إلى الله بأهلها، والصلاة عندها، وكإسراجها والبناء عليها، والغلو فيها وفي أهلها إذا لم يبلغ رتبة العبادة.

والنوع الثاني: شرك أكبر كدعاء أهل القبور والاستغاثة بهم وطلب الحوائج الدنيوية والأُخروية منهم، فهذا شرك أكبر، وهو عين ما يفعله عُبّاد الأصنام مع أصنامهم.

ولا فرقَ في هذا بين أن يعتقد الفاعل لذلك أنَّهم مستقلون في تحصيل مطالبه، أو متوسطون إلى الله، فإنَّ المشركين يقولون:

(مَانَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَآ إِلَى اللَّهِ زُلْفَىٓ) [الزمر: ٣]. (وَيَقُولُونَ هَتَوُلَآءِ شُفَعَتُوْنَا عِندَ اللَّهِ اللَّهِ [يونس: ١٨].

فمن زعمَ أنّه لا يَكْفُر من دعا أهلَ القبور حتى يعتقد أنّهم مستقلون بالنفع ودفع الضرر، وأنّ من اعتقد أنّ الله هو الفاعل وأنهم وسائط بين الله وبين من دعاهم واستغاث بهم [لم] يكفر. من زعم ذلك فقد كذّبَ ما جاء به الكتاب والسنة، وأجمعَت عليه الأُمة من أنّ من دعا غير الله فهو مُشْرِكٌ كافرٌ في الحالين المذكورين سواء اعتقدهم مستقلين أو متوسطين.

وهذا معلوم بالضرورة من دينِ الإسلام. فعليكَ بهذا التفصيل الذي يحصل به الفرقان في هذا الباب المهم الذي حصل به من الاضطراب والفتنة ما حصل، ولم ينجُ من فتنته إلا من عرف الحق واتبعه.



### بساب

# ما جاء في حماية المصطفى ﷺ جناب التوحيد وسدِّه كل طريق يوصل الىٰ الشرك

وقول الله تعالى: (لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُوكُ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِينُ عَلَيْهِ مَا عَنِيثُ مَلَيْهِ مَا عَنِيثُ مَلَيْكُمْ مِاللَّمُوْمِنِينَ رَءُونُ رَحِيثُ \* فَإِن تَوَلَّوْا فَقُلَ حَسْبِي ٱللَّهُ لَآ إِلَا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلُ أَهُو رَبُ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ).

[التوبة : ١٢٨، ١٢٩]

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تجعلُوا بيوتكم تُبوراً، ولا تجعلُوا بيوتكم وصلَّوا عَليَّ، فإنَّ صلاتكم تبلُغني حيث كُنتم». رواه أبو داود بإسناد حسن (١). ورواته ثقات .

وعن علي بن الحسين رضي الله عنه: أنَّه رأى رجُلاً يجيء إلى فُرجة كانت عندَ قبر النبيِّ عَلَيْهُ، فَيدْخُلُ فيها فيدعو فنهاه، وقال: ألا أُحَدِّثكم حديثاً سمعته من أبي عن جدي عن رسول الله عَلَيْهُ قال: «لا تتخذوا قبري عيداً، ولا بيوتكم قبوراً، وصلُّوا عليَّ فإنَّ تسليمكم يبلُغُني حيث كنتم». رواه في المختارة (٢).

<sup>(</sup>۱) (السنن) ۲/ 0° (كتاب المناسك) (باب في زيارة القبور) حديث رقم ۲۰۶۲ قال شيخ الإسلام ابن تيمية (اقتضاء الصراط المستقيم) ص ۳۲ عقب ذكره للحديث بإسناد أبي داود: (وهذا إسناده حسن، فإن رواته كلهم ثقات مشاهير لكن عبد الله بن نافع الصائغ الفقيه المدني صاحب مالك فيه لين لا يقدح في حديثه) وصحح النووي إسناده في (الأذكار المنتخبة من كلام سيد الأبرار على ص ۲۰۱، وفي تصحيح إسناده نظر، لأن فيه (عبد الله بن نافع) وهو ابن أبي نافع الصائغ قال فيه الحافظ ابن حجر (تقريب التهذيب) ۱/ ٤٥٦: (ثقة صحيح الكتاب وفي حفظه لمن).

<sup>(</sup>٢) (الأحاديث المختارة) للضياء المقدس ٢/ ٤٩ حديث رقم ٤٢٨ دون قوله (وصلوا علي . . . ) وفي إسناده (علي بن عمر) وهو ابن علي بن الحسين قال ابن حجر (تقريب التهذيب) ٢/ ٤١ : (مستور) . ونسبه في المطبوع (علي بن عمر بن الحسين وجاء في أصله (تهذيب الكهال) ٢/ ٩٨٦ (على بن عمر بن على بن الحسين) .



### □ فيه مسائل:

- الأولس : تفسير آية براءة .
- الثانية: إبعاده أُمَّته عن هذا الحمى غاية البعد.
  - الثالثة: ذكر حرصه علينا ورأفته ورحمته.
- الرابعة: نهيه عن زيارة قبره على وجه مخصوص، مع أنَّ زيارت من أفضل الأعمال.
  - الخامسة: نهيه عن الإكثار من الزيارة.
  - السادسة: حَثُّه على النافلة في البيت.
  - السابعة: أنَّه متقرر عندهم أنَّه لا يصلى في المقبرة.
- الثامنة: تعليل ذلك بأنَّ صلاة الرجل وسلامه عليه يبلغه وإِنْ بعُدَ، فلا حاجة إلى ما يتوهمه من أراد القرب.
  - التاسعة : كونه عليه في البرزخ تعرض أعمال أمته في الصلاة والسلام عليه .

### [التمليحية ٤]

#### باب:

## ما جاء في حماية المصطفى ﷺ جناب التوحيد وسده كل طريق يوصل إلىٰ الشرك

من تأمَّل نصوص الكتاب والسنة في هذا الباب رأى نصوصاً كثيرة تحثُّ على القيام بكل ما يقوي التوحيد وينميه ويغذيه ، من الحث على الإنابة إلى الله وانحصار تعلُّق القلب بالله رغبة ورهبة ، وقوة الطمع في فضله وإحسانه والسعي لتحصيل ذلك ، وإلى التحرر من رق المخلوقين وعدم التعلُّق بهم بوجه من الوجوه ، أو الغلو في أحد منهم ، والقيام التام بالأعمال الظاهرة والباطنة وتكميلها وخصوصاً حثّ النصوص على روح العبودية وهو الإخلاص التام لله وحده .

ثم في مقابلة ذلك نهى عن أقوال وأفعال فيها الغلو بالمخلوقين، ونهى عن التشبُّه بالمشركين لأنَّه يدعو إلى الميل إليهم.

ونهى عن أقوال وأفعال يخشى أن يتوصل بها إلى الشرك كل ذلك حماية للتوحيد.

ونهى عن كل سبب يوصل إلى الشرك، وذلك رحمة بالمؤمنين ليتحققوا بالقيام بها خلقوا له من عبودية الله الظاهرة والباطنة وتكميلها، لتكمل لهم السعادة والفلاح.

وشواهد هذه الأمور كثيرة معروفة .





## بساب ما جاءَ أَنَّ بعض هذه الأُمة يعبد الأَوثان

وقول الله تعالى : ( أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِتَابِ يُؤْمِنُونَ بِالْجِبْتِ وَٱلطَّعْفُوتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ هَلَوُلاَ ۚ آهَٰدَىٰ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ سَبِيلًا).

[النساء: ٥١]

وقوله تعالى : (قُلْ هَلْ أُنَيِّتُكُمُ بِشَرِ مِّن ذَلِكَ مَثُوبَةً عِندَ ٱللَّهِ مَن لَّعَنَهُ ٱللَّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ ٱلْقِرَدَةَ وَٱلْخَنَازِيرَ وَعَبَدَ ٱلطَّاعِفُوتَ ۚ) [المائدة : ٦٠] .

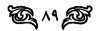
وقوله تعالى : (قَالَ ٱلَّذِينَ غَلَبُواْ عَلَىٓ أَمْرِهِمْ لَنَتَّخِذَتَ عَلَيْهِم مَّسْجِدًا).

[الكهف: ٢١]

عن أبي سعيد رضي الله عنه أنَّ رسولَ الله ﷺ قال: «لتَتبعنَّ سَـنَنَ من كان قبلكم، حذْو القُذَّةِ بالقذة، حتى لو دخلوا جُحْرَ ضبِّ لدخلتمُوهُ». قالوا: يا رسول الله: اليهود والنصارى؟ قال: «فَمَن؟». أُخرجاه (١١).

ولمسلم عن ثوبان رضي الله عنه أنَّ رسول الله ﷺ قال: «إنَّ الله زوى لي الأرض فرأيتُ مشارقها ومغاربها، وإنَّ أُمتي سيبلغُ مُلكُها ما زُوي لي منها، وأعطيتُ الكنزين: الأحمرَ والأبيض، وإني ساًلتُ ربِّي لأُمَّتي أن لا يُملِكها بسنة بِعَامة، وأن لا يُسلِّطَ عليهم عدُوَّا من سوى أنفسهم، فيستبيح بيضتَهُمْ، وإنَّ ربي قال: يا محمد، إنِّي إذا قضيتُ قضاءً فإنَّه لايُردُّ، وإنِّي أعطيتك لأُمَّتكِ أن لا أُسلِّط عليهم عدوًا من سِوى أنفسهم فيستبيح بيضتهم فيستبيح أهلكهم بسنة بعامة، وأن لا أُسلِّط عليهم عدوًا من سِوى أنفسهم فيستبيح أهلكهم بسنة بعامة، وأن لا أُسلِّط عليهم عدوًا من سِوى أنفسهم فيستبيح

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري، كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة، باب قول النبي رهاي التبعن سنن من كان قبلكم» (۲، ۲۲۱۹) حديث رقم (۲۸۸۹). ومسلم: كتاب العلم، باب اتباع سنن اليه ود والنصاري (٤/ ٢٠٥٤) حديث رقم (۲۲۲۹).



بيضتهم، ولو اجتمعَ عليهم من بأقطارها، حتى يكون بعضُهُم يُهلِكُ بعضاً، ويسبي بعضهم بعضاً»(١).

ورواهُ البرقاني في صحيحه، وزاد: «وإِنَّها أَخافُ على أُمَّتي الْأَئمَّة المُضلِّين، وإِذَا وقعَ عليهم السيف لم يُرفعْ إِلىٰ يـوم القيامة، ولا تقوم الساعةُ حتى يلحقَ حيٌّ من أُمّتي بالمشركين، وحتى تعبُدَ فِئامٌ من أُمّتي الأوثان، وإنّه سيكون في أُمتي كذّابون ثلاثون، كلهم يَزْعُمُ أَنّه نبيٌّ، وأَنَا خاتَمُ النبيين، لانبيَّ بعدي، ولا تزال طائفةٌ من أُمّتي على الحقِ منصورةٌ، لا يَضُرُّهم من خذهم ولا من خالفهم حتى يأتي أَمرُ الله تبارك وتعالى "(٢).

#### □ فيه مسائل:

- الأولس : تفسير آية النساء .
- الثانية: تفسير آية المائدة.
- الشالشة: تفسير آية الكهف.
- •الرابعة: \_ وهي أهمُّها \_ : ما معنى الإِيمان بالجبت والطاغوت في هذا الموضع؟ هو اعتقاد قلب؟ أو هو موافقة أصحابها مع بغضها ومعرفة بطلانها؟ .
  - الخامسة: قولهم: إِنَّ الكفَّار الذين يعرفون كفرهم أَهْدىٰ سبيلاً من المؤمنين.
- السادسة: \_ وهي المقصود بالترجمة \_ أنَّ هذا لابدً أن يوجد في هذه الأمة كما تقرر في حديثٍ أبي سعيد.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم: كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب هلاك الأمة بعضهم ببعض (٤/ ٢٢١٥) حديث رقم (٢٨٨٩).

<sup>(</sup>۲) هذه الزيادة رواها من حديث ثوبان مولى رسول الله على أبو داود: (السنن) ٤/ ٤٥١ ـ ٤٥٢ ( رابب في ذكر الفتن ودلائلها) حديث رقم (٤٢٥٢) وابن ماجه: (السنن) ٢/ ١٣٠٤ (كتاب الفتن) (باب ما يكون في الفتن) حديث رقم (٣٩٥٢) والإمام أحمد (المسند) ٥/ ٢٧٨ و ٢٨٨. والحديث سكت عنه أبو داود ثم المنذري في (مختصر سنن أبي داود) ٦/ ١٣٦ ـ ١٣٨٠.



- السابعة : تصريحه بوقوعها: أُعنى عبادة الأوثان في هذه الأُمة في جموع كثيرة .
- الثامنة: العجب العجاب: خروج من يدَّعي النبوة مثل المختار مع تكلمه بالشهادتين وتصريحه بأنَّه من هذه الأُمَّة، وأَنَّ الرسول حقّ، وأَنَّ الرسول حقّ، وأَنَّ النبيين، ومع هذا يصدق في هذا القرآن حقّ، وفيه أنَّ محمداً خاتَمُ النبيين، ومع هذا يصدق في هذا كله مع التضاد الواضح، وقد خرجَ المختار في آخر عصر الصحابة وتبعه فئام كثرة.
- التاسعة: البشارة بأنَّ الحقّ لا يزول بالكلية كما زال فيما مضى، بل لا تزال عليه طائفة.
- العاشرة: الآية العظمى: أنَّهم مع قلتهم لا يضرهم من خذهم، ولا من خالفهم.
  - العادية عشرة: أنَّ ذلك الشرط إلى قيام الساعة.
  - الثانية عشرة : ما فيه من الآيات العظيمة منها :

إخباره بأنَّ الله زوى له المشارق والمغارب، وأخبرَ بمعنى ذلك فوقع كما أُخبرَ بخلاف الجنوب والشمال.

وإخباره بأنَّه أعطي الكنزين.

وإخباره بإجابة دعوته لأمته في الاثنتين.

وإخباره بأنه مُنع الثالثة .

وإخباره بوقوع السيف، وأنه لا يرفع إذا وقع.

وإخباره بإهلاك بعضهم بعضاً، وسبي بعضهم بعضاً، وخوفه على أُمَّته من الأَّئمة المضلن.

وإخباره بظهور المتنبئين في هذه الأُمة .

وإخباره ببقاء الطائفة المنصورة.

وكل هذا وقعَ كما أُخبرَ مع أَنَّ كل واحدةٍ منها من أَبعد ما يكون في العقول.



- الثالثة عشرة: حصر الخوف على أُمته من الأئمة المضلين.
  - الرابعة عشرة: التنبيه على معنى عبادة الأوثان.

[التعليدي :]

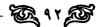
بــاب:

ما جاء أنَّ بعض هذه الأُمَّة يعبُدُ الأوثان

مقصود هذه الترجمة الحذر من الشرك والخوف منه، وأنَّه أَمرٌ واقعٌ في هذه الأُمة لا محالة، والرد على من زَعمَ أنَّ من قال: لا إله إلاّ الله، وتسمَّى بالإسلام أنَّه يبقى على إسلامه ولو فعل ما ينافيه من الاستغاثة بأهل القبور ودعائهم، وسمَّى ذلك توسُّلاً لا عبادة فإنَّ هذا باطل.

فإنَّ الوثن اسم جامع لكل ما عُبِدَ من دون الله لا فرقَ بين الأُشجار والأَحجار والأَبنية، ولا بين الأنبياء والصالحين والطالحين في هذا الموضع وهو العبادة فإنَّما حقّ الله وحده، فمن دعا غير الله أو عبده فقد اتخذه وثناً وخرج بذلك عن الدِّين، ولم ينفعه انتسابه إلى الإسلام، فكم انتسبَ إلى الإسلام من مشرك وملحد وكافر ومنافق والعبرة بروح الدين وحقيقته لا بمجرد الأسامي والألفاظ التي لا حقيقة لها.





# بساب *مـا جساء في الس*عــــر

وقولِ الله تعالى : (وَلَقَدْ عَكِلِمُواْ لَمَنِ ٱشْتَرَىٰهُ مَا لَهُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنْ خَلَقٍّ). [البقرة: ١٠٢]

وقوله : ( يُؤْمِنُونَ بِٱلْجِبْتِ وَٱلطَّنغُوتِ) [النساء: ٥١].

قال عمرُ: الجِبتُ: السِّحْر، والطَّاغوتُ: الشيطانُ(١).

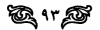
وقال جابرٌ: «الطَّواغيثُ كُهَّانٌ كان يَنزل عليهِم الشيطان، في كلِّ حَيٍّ واحدٌ» (٢).

وعن أبي هريرة رضي الله عنه ، أنَّ رسول الله عَلَيْ قال: «اجتنبوا السَّبْعَ الموبِقَاتِ» قالوا: يا رسول الله وما هُنَّ؟ قال: «الشَّرْكُ بالله، والسحر، وقتلُ النفْس التي حرَّمَ الله إلاَّ بالحقِّ، وأكلُ السرّبا، وأكل مال اليتيم، والتَّولِّي يومَ الزَحْفِ، وقذفُ المحصناتِ الغافلات المؤمنات» (٣).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (الصحيح) ٤/ ١٦٧٣ (كتاب التفسير) (باب وإن كنتم مرضى أو على سفر أو جاء أحد منكم من الغائط) [سورة المائدة: ٦] معلقاً قال ابن حجر (فتح الباري) ٨/ ٢٥٢: (وصله عبد بن حميد في تفسيره، ومسدد في مسنده، وعبد الرحمن بن رستة في كتاب الإيهان... وإسناده قوي. اهـ).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (الصحيح) ٤/ ١٦٧٣ (كتاب التفسير) (باب و إن كنتم مرضى. . . ) معلقاً قال ابن حجر (فتح الباري) ٨/ ٢٥٢ : (وصله ابن أبي حاتم . . . فذكره وسكت عنه ، وكذا سكت عنه في (تغليق التعليق) ٤/ ١٩٥ .

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري: كتاب الـوصايا باب قـول الله تعالى ( إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُونَ أَمُولَ ٱلْمِتَاكَمَى ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَسَمَيْصَلَوْكَ سَعِيرًا) (٣/١١، ١٠١٨) حـديث رقم (٢٦١٥). ومسلم: كتاب الإيهان باب بيان الكبائر وأكبرها (١/ ٩٢) حديث رقم (٨٩).



وعن جُنْدَبِ مرفوعاً: «حَدُّ الساحِرِ ضرْبهُ بالسَّيْفِ». رواه الترمذي. وقال: الصحيحُ أَنَّه موقوف (١).

وفي صحيح البخاري عن بجالة بن عبدة قال: كتب عمر بن الخطاب رضي الله عنه: أن اقتلُوا كلَّ ساحِرِ وساحرةٍ، قال: فقتلنا ثلاث سواحِر (٢).

وصحَّ عن حفصة رضي الله عنها أنَّها أمرتْ بقتلِ جارية لها سَحرتها، فَقُتلَتْ (٣). وكذلك صحَّ عن جُنْدَبِ (١٠). قال أحمد: عن ثلاثة من أصحاب النبي عَلَيْهِ.

#### □ فيه مسائل:

- الأولس : تفسير آية البقرة .
- الثانية : تفسير آية النساء .
- الثالثة: تفسير الجبت والطاغوت والفرق بينهما.

<sup>(</sup>۱) (سنن الترمذي) ٤/ ٦٠ (كتاب الحدود) (باب ماجاء في حد الساحر) حديث رقم ١٤٦٠ وقال: (هذا حديث لا نعرفه مرفوعاً إلا من هذا الوجه، وإسهاعيل بن مسلم المكي يضعف في الحديث. . . والصحيح عن جندب موقوف). وضعف المرفوع \_ أيضاً \_ الحافظ ابن حجر في (فتح الباري) ٢٣٦/١٠ وقال: (في سنده ضعف. اهـ).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري: كتاب فرض الخمس باب الجزية والموادعة مع أهل الذمة والحرب (۳/ ١١٥١) حديث رقم (۲۹۸۷). لكن لم يذكر قتل السواحر ، أما الحديث بلفظه فقد رواه أحمد (۱/ ١٩٠) \_ - ١٩١) وأبو داود: كتاب الخراج والإمارة والفيء باب في أخذ الجزية من المجوس (٣/ ٤٣١) حديث رقم (٣٠٤٣)، وصححه الألباني في صحيح أبي داود (٢٦٢٤).

<sup>(</sup>٣) رواه البيهقي (السنن الكبرى) ٨/ ١٣٦ (كتاب القسامة) (باب تكفير الساحر وقتله إن كان ما يسحر به كلام كفر صريح).

<sup>(</sup>٤) قال البخاري (التاريخ الكبير) ٢/ ٢٢١ في ترجمة (جندب بن كعب): (قاتل الساحر) ثم روى بسنده قال: حدثنا إسحاق حدثنا خالد الواسطي عن خالد الحذاء عن أبي عثمان كان عند الوليد رجل يلعب فذبح إنساناً وأبان رأسه فعجبنا، فأعاد رأسه فجاء جندب الأزدي فقتله . وهذا إسناد صحيح رجاله ثقات . ورواه أيضاً البيهقي (السنن الكبرى) ٨/ ١٣٦ (كتاب القسامة) (باب تكفير الساحر وقتله إن كان ما يسحر به كلام كفر صريح) .



• الرابعة: أُنَّ الطاغوت قد يكون من الجن وقد يكون من الإنس.

• الخامسة: معرفة السبع الموبقات المخصوصات بالنهى.

• السادسة: أنَّ الساحر يكفر.

• السابعة: أنَّه يقتل ولا يُستتاب.

• الثامنة: وجود هذا في المسلمين على عهد عمر فكيف بعده؟ .

#### N XX M



# بساب بيان شيء من أنواع السعر

قال أُحمد: حدَّثنا محمد بن جعفر، حدَّثنا عُوفٌ عن حيَّان بن العلاءِ، حدَّثنا قطنُ بن قُبيصة عن أبيه، أنَّه سمعَ النبي ﷺ قال: «إِنَّ العِيافة والطَّرْق والطِّرة مِن الجِبْتِ».

قال عـوفٌ: العِيافةُ: زَجْرُ الطَيْرِ، والطَّـرْقُ: الخَطُّ يُخَطُّ بِالأَرض. والجَبتُ: قال الحسنُ: إنّه الشيطانَ. إسناده جيد.

ولأبي داود والنسائي وابن حِبَّان في صحيحه المُسْنَدُ منه (١).

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: «مَن اقتبسَ شُعْبَةً مِنَ النَّجومِ فقد اقتبسَ شُعبَةً من السِّحرِ، زاد ما زاد». رواه أبو داود وإسناده صحيحٌ (٢).

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد (المسند) ٣/ ٤٧٧ و٥/ ٢٠ كها ذكر المؤلف، وأبو داود في (السنن) ٢٢٨/٤ (كتاب الطب) (باب في الخط وزجر الطير) حديث رقم ٣٩٠٧، والنسائي في (الكبرى) في (كتاب التفسير) كها في (تحفة الأشراف) ٨/ ٢٧٥ وابن حبان (موارد الظهآن) ص ٣٤٠ حديث رقم (٢٤٢١) قال النووي (رياض الصالحين) ص ٩٩٠ حديث رقم ١٦٧٨: (رواه أبو داود بإسناد حسن). وضعفه بالإضطراب الألباني في (غاية المرام في تخريج الحلال والحرام) ص ١٨٤ لاختلاف الرواة في إسناده عن عوف وهو ابن أبي جميلة حيث قال بعضهم: (حيان) لم ينسبه، وقال بعضهم: (حيان أبي العلاء)، وقال بعضهم: (حيان بن العلاء)، وقال بعضهم: (حبان بن على).

<sup>(</sup>۲) (السنن) ٤/ ٢٢٦ (كتاب الطب) (باب في النجوم) حديث رقم ٣٩٠٥ ولفظه: (من اقتبس علماً من النجوم) ولم يقل (شعبة)، ورواه - أيضاً ابن ماجة (السنن) ٢/ ١٢٨ (كتاب الأدب) (باب تعلم النجوم). قال النووي (رياض الصالحين) ص ٥٩١ حديث رقم (١٢٧٩): (رواه أبو داود بإسناد صحيح). وقال مثله الذهبي كما عزاه إليه المناوي في (فيض القدير) ٦/ ٨٠ وذكر أنه في (الكبائر)، وقد ذكر الإمام الذهبي هذا الحديث في (الكبائر) في (الكبيرة السادسة والأربعون) ولم أقف على ما نسبه إليه المناوي - رحمه الله -.



وللنسائي من حديث أبي هريرة : «من عقدَ عُقْدَةً ثم نَفَثَ فيها فقد سحرَ، ومن سحرَ فقد أشركَ. ومن تعلَّقَ شيئاً وُكِلَ إِليه »(١).

وعن ابن مسعود أنَّ رسول الله ﷺ قال: «أَلاَ هل أُنبِّئُكم ما العَضهُ؟ هي النَّميمةُ، القالةُ بين الناس». رواه مسلم (٢).

ولهما عن ابن عمر رضي الله عنهما أنَّ رسول الله ﷺ قال: «إنَّ من البيانِ لَسِحراً» .

#### □ فيه مسائل:

- الأولس : أنَّ العيافة والطرق والطيرة من الجبت .
  - الثانية: تفسير العيافة والطرق.
  - الشالشة: أنَّ علم النجوم نوع من أنواع السحر.
    - الرابعة : أنَّ العقد مع النفث من ذلك .
      - الخامسة: أنَّ النميمة من ذلك.
    - السادسة: أنَّ من ذلك بعض الفصاحة.

<sup>(</sup>۱) (السنن) ۷/ ۱۱۲ (كتاب تحريم الدم) (الحكم في السحرة) حديث رقم ٤٠٧٩ قال الذهبي (ميزان الاعتدال) ٢/ ٣٧٨: (هذا الحديث لا يصح للين عباد، وانقطاعه). يريد بالانقطاع رواية الحسن له عن أبي هريرة، ولقوله (من تعلق شيئاً وكل إليه). شاهد من حديث عبد الله بن عكيم يرتقي به المنزلة الحسن لغيره وقد تقدم (باب ما جاء في الرقى والتهائم).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم: كتاب البر والصلة والآداب، باب تحريم النميمة (۲۰۱۲/٤) حديث رقم (۲۰۱۲) وزاد فيه: (وأن محمداً ﷺ قال: أن الرجل يصدق حتى يكتب عند الله صديقاً، ويكذب حتى يكتب كذاباً).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري: كتاب النكاح بـاب الخطبة (٥/ ١٩٧٦) حديث رقم (٤٨٥١) من حديث ابن عمر رضي الله عنهها. ومسلم: كتـاب الجمعة باب تخفيف الصلاة والخطبة (٢/ ٥٩٤) حديث رقم: (٨٦٩) عن عمَّار بن ياسر رضي الله عنه .



### [التعليدي: ا

### بساب السحسر

# وباب شيء من أنواع السحر

وجه إدخال السحر في أبواب التوحيد أنَّ كثيراً من أقسامه لا يتأتى إلَّا بالشركِ والتوسل بالأرواح الشيطانية ، إلى مقاصد الساحر فلا يتم للعبد توحيد حتى يدع السحر كله قليله وكثيره .

ولهذا قرنه الشارع بالشرك، فالسحر يدخل في الشرك من جهتين:

من جهة ما فيه من استخدام الشياطين ومن التعلَّق بهم وربها تقرب إليهم بها يجبون ليقوموا بخدمته ومطلوبه.

ومن جهة ما فيه من دعوى علم الغيب ودعوى مشاركة الله في علمه وسلوك الطرق المفضية إلى ذلك، وذلك من شعب الشرك والكفر.

وفيه أيضاً من التصرفات المحرَّمة والأَفعال القبيحة كالقتل والتفريق بين المتحابين والصرف والعطْفِ والسعي في تغيير العقول، وهذا من أفظع المحرمات، وذلك من الشرك ووسائله ولذلك تعيَّن قتل الساحر لشدة مضرته وإفساده.

ومن أنواعه الواقعة في كثير من الناس النميمة ، لمشاركتها للسحر في التفريق بين الناس، وتغيير قلوب المتحابين وتلقيح الشرور.

فالسحر أنواع ودركات بعضها أُقبح وأُسفل من بعض.





# بساب ما جاء في الكُمَّان ونحوهم

روى مسلم في صحيح عن بعض أزواج النبي عَلَيْ عن النبي عَلَيْ عن النبي عَلَيْ عن النبي عَلَيْ الله عن أتى عَرَافاً فسأله عن شيء فصدَّقه لم تُقبَل له صلاة أربعين يوماً (١).

وعن أبي هريرة عن النبي ﷺ، قال: «مَن أَتىٰ كاهناً فصدَّقه بها يقول فقد كفرَ بها أُنزِلَ على محمدٍ ﷺ». رواه أبو داود (٢).

وللأربعة والحاكم، وقال: صحيح على شرطهما، عن (٣): «من أتى عرّافاً أو كاهناً فصدَّقه بها يقول فقد كفرَ بها أُنزِلَ على محمد ﷺ (١) ولأبي يَعْلىٰ بسندٍ جيد عن ابن مسعودٍ مثلُهُ موقوفاً.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم: كتاب السلام باب تحريم الكهانة وإتيان الكهّان (١٧٥١/٤) حديث رقم: (٢٢٣٠). دون زيادة لفظة «فصدقه» وهي عند أحمد (٦٨/٤) (٥/ ٣٨٠).

<sup>(</sup>۲) (السنن) ٤/ ٢٢٥ (كتاب الطب) (باب في الكاهن) حديث رقم (٣٩٠٤) قال الترمذي (السنن) ٢/ ٢٤٢ حديث (١٣٥): (وضعف محمد هذا الحديث من قبل إسناده). وقال المناوي (فيض القدير) ٦/ ٢٤: (قال البغوي: سنده ضعيف. وهو كها قال. وقال ابن سيد الناس: فيه أربع علل: التفرد عن غير ثقة وهو موجب للضعف، وضعف رواته، والانقطاع، ونكارة متنه. وأطال في بيانه. وقال الذهبي في (الكبائر) ليس إسناده بالقائم. . . وقال البخاري: لا يعرف لأبي تميمة سهاع من أبي هريرة . اهـ).

<sup>(</sup>٣) قال الشيخ عبدالرحمن بن حسن آل الشيخ في «فتح المجيد» ص٢٥٦: هكذا بيض المصنف لاسم الراوي، وقد رواه أحمد والبيهقي والحاكم عن أبي هريرة مرفوعاً.

<sup>(</sup>٤) ليس هو عند الأربعة بلفظ (من أتى عرافاً أو كاهناً) وإنها رووه بلفظ (من أتى كاهناً) فقط دون ذكر العراف، ولفظ المؤلف رواه الحاكم \_ كها قال \_ (المستدرك) ٨٨/١ وقال: (هذا حديث صحيح على شرطهها جميعاً من حديث ابن سيرين ولم يخرجاه). وقال الذهبي: (على شرطهها). وقال المناوي (فيض القدير) ٢/ ٢٣: (قال الحافظ العراقي في أماليه: حديث صحيح، ورواه عنه البيهقي في (السنن) ٨/ ١٣٥ فقال الذهبي: إسناده قوي. اهـ).

وعن عمران بن حُصين مرفوعاً: «ليْسَ مِنَّا مَن تطيَّرَ أَو تُطُيِّرَ له، أَو تَكَهَّنَ أَو تُكَهَّنَ أَو تَكَهَّنَ أَو تُكَهَّنَ له، أَو سحر أَو سُحِرَ له، ومن أَتىٰ كاهناً فصدَّقه بها يقول فقد كفرَ بِها أُنْزِلَ على محمد ﷺ، رواه البزَّارُ بإسنادٍ جيِّدٍ (١).

ورواه الطَّبراني في الأوسط بإسناد حسنٍ من حديث ابن عباس دون قوله «ومن أَتى» إلى آخره (٢).

قال البغويُّ: العَرَّافُ: الذي يَـدَّعي معرفة الأُمور بمقـدمات يستدلُّ بها على المسروق ومكان الضالَّة ونحو ذلك.

وقيل: هو الكاهنُ. والكاهنُ: هو الذي يُخبِرُ عن المغيباتِ في المستقبل. وقيل: الذي يخُبرُ عما في الضمير.

وقال أبو العباس بن تيمية: العَرَّافُ اسمٌ للكاهن والمُنجِّم والرَّمَّال ونحوهم، ممن يتكلم في معرفة الأمور بهذه الطرُقِ.

وقال أبن عباس في قومٍ يكتُبون «أَبا جادٍ» وينظرون في النُّجوم: ماأرى من فعل ذلك له عند الله من خلاقٍ (٣).

(٣) رواه عبد الرزاق (المصنف) ٢٦/١١ حديث رقم ١٩٨٠٥ نحوه.

<sup>(</sup>۱) رواه الطبراني (المعجم الكبير) ۱۰/ ٩٣ حديث رقم (١٠٠٠٥) قال الهيثمي (مجمع الزوائد) ٥/ ١٩٣: (... رجال الكبير والبزار ثقات). وقال المنذري (الترغيب والترهيب) ٤/ ٣٦: (رواه البزار وأبو يعلى بإسناد جيد موقوفاً). ولم أقف عليه في (كشف الأستار عن زوائد البزار) للهيثمي (كتاب الطب) منه.

<sup>(</sup>۲) كما في (كشف الأستار) ٣/ ٣٩٩ - ٠٠٠ (كتاب الطب) (باب الطيرة والكهانة والسحر) حديث رقم ٤٠٠٣ من طريق شيبان عن أبي حزة العطار عن الحسن عن عمران بن حصين مرفوعاً وزاد فيه: (ومن عقد عقدة أو قال عُقد عُقدة). قال البزار: (قد روى بعضه من غير وجه فأما بتهامه ولفظه فلا نعلمه إلا عن عمران بهذا الطريق، وأبو حمزة بصري لا بأس به). وقال الهيثمي (مجمع الزوائد) ٥/ ١١٧: (رواه البزار ورجاله رجال الصحيح خلا إسحاق بن الربيع وهو ثقة. اهـ). ورواه – أيضاً – البزار كما في (كشف الأستار) ٣/ ٣٣٩ (كتاب الطب) (باب الطيرة والكهانة والسحر). حديث رقم ٣٤٠٣ من طريق زمعة عن سلمة بن وهرام عن عكرمة عن ابن عباس مرفوعاً نحوه. قال البزار: (لا نعلمه يروي عن النبي على الا من هذا الوجه). قال الهيثمي (مجمع الزوائد) ٥/ ١١٧: (فيه زمعة بن صالح وهو ضعيف. اهـ).



#### □ فيه مسائل:

• الأولس : أنه لا يجتمع تصديق الكاهن مع الإيان بالقرآن.

• الثانية: التصريح بأنَّه كفر.

• الشالشة : ذكر من تُكُهِّنَ له .

• المابعة: ذكر من تُطيِّرَ له.

• الخامسة: ذكرُ من سُحِرَ له.

• السادسة : ذكر من تعلُّم أبا جاد .

• السابعة: ذكر الفرق بين الكاهن والعرّاف.

[التمليحية ا

#### بــاب:

## ما جاء في الكُهَّان ونحوهم

أي من كل من يدّعي علم الغيب بأي طريق من الطرق. وذلك أنَّ الله تعالى هو المنفرد بعلم الغيب، فمن ادَّعيٰ مشاركة الله في شيء من ذلك بكهانة أو عرافة أو غيرهما أو صدَّق من ادَّعيٰ ذلك، فقد جعلَ لله شريكاً فيها هو من خصائصه، وقد كذَّبَ الله ورسوله.

وكثير من الكهانة المتعلقة بالشياطين لا تخلو من الشرك، والتقرُّب إلى الوسائط التي تستعين بها على دعوى العلوم الغيبية، فهو شرك من جهة دعوى مشاركة الله في علمه الذي اختصَّ به، ومن جهة التقرُّب إلى غير الله.

وفيه إبعاد الشارع للخلق عن الخرافات المفسدة للأديان والعقول.



### بساب

## ما جاء في النشـرة

عن جابر: أَنَّ رسولَ الله ﷺ سُئِلَ عن النُّشرةِ فقال: «هي من عمل الشيطان»(١). رواه أَحمد بسندٍ جيدٍ، وأَبو داود وقال: سُئِلَ أَحمد عنها فقال: ابن مسعود يَكره هذا كلَّه.

وفي البخاري (٢) عن قتادة: قلتُ لابن المُسيَّب: رجلٌ به طبُّ أَوَ يؤخَذُ عن امرأته، أَتحلُّ عنه أَو يُنشَرُ ؟ قال: لا بأسَ به، إِنَّما يريدون به الإصلاح، فأما ما ينفع فلم يُنهَ عنه. إِهـ.

ورؤي عن الحسن أنَّه قال: لا يحلُّ السحرَ إِلاَّ ساحِرٌ.

قال ابنُ القيِّم: النُّشْرةُ حلُّ السحرِ عن المسحور، وهي نوعان:

أُحدهما: حلّ بسحر مثلِه، وهو الذي من عمل الشيطان، وعليه يُحمَل قولُ الحسن، فيتقرّب الناشر والمنتشر إلى الشّيطان بها يُحبُّ، فيبطِلُ عمله عن المسحور.

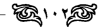
والثاني: النُّسْرةُ بالرُّقْيةِ والتعوذات والأدوية والدعوات المباحة فهذا جائزٌ.

### □ فيه مسائل:

- الأولس : النهي عن النُّشرة .
- الثانية: الفرق بين المنهي عنه والمرخَّص فيه ، مما يزيل الإشكال.

<sup>(</sup>۱) (المسند) ٣/ ٢٩٤، و(سنن أبي داود) ٤/ ٢٠١ (كتاب الطب) (باب في النشرة) حديث رقم ٣٨٦٨ وإسناده حسن لأجل (عقيل بن معقل) وهو ابن منبه اليهاني ابن أخي وهب قال ابن حجر (تقريب التهذيب) ٢/ ٢٩: صدوق.

<sup>(</sup>٢) (الصحيح) ٥/ ٢١٧٥ (كتاب الطب) (باب هل يستخرج السحر، وقال قتادة: قلت لسعيد ابن المسيب: رجل به طب. . . فذكره معلقاً . قال ابن حجر (تغليق التغليق) ٥/ ٤٩): وصله الطبري في (تهذيب الأثار) . (إسناده صحيح . اهـ) . وكذا وصله ابن عبد البر في (التمهيد) وصحح ابن حجر إسناده أيضاً .



### [التمليعي]

بساب:

النش\_\_\_رة

وهو حل السحر عن المسحور، ذكر فيه المصنف كلام ابن القيم في التفصيل بين الجائز منه والممنوع، وفيه كفاية.





# بساب *ها جساء في ال*تطيُّسر

وقولِ الله تعالى : ﴿ أَلَآ إِنَّمَا طَآيِرُهُمْ عِندَ ٱللَّهِ وَلَكِنَّ أَكَثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ .

[الأَعراف: ١٣١]

وقولِه : ( قَالُواْ طَكَيْرَكُمْ مَّعَكُمْ أَبِن ذُكِرْتُمْ بَلْ أَنتُمْ قَوْمٌ مُّسْرِفُورَك) [يس : ١٩].

عن أبي هـريـرة رضي الله عنـه، أنَّ رسـولَ الله ﷺ قـال: «لا عدُوى، ولا طِيرة، ولا هامَةَ، ولا صَفَر». أخرجاه (١٠).

زادَ مُسلِمٌ: «ولا نوْء، ولا غُولَ»(٢).

ولهما عن أنس قال : قال رسول الله ﷺ: «لا عَدْوَى، ولا طِيرةَ، ويُعجبُني الفألُ»، قالوا: وما الفألُ؟ قال: «الكلمةُ الطيبة»(٣).

ولأبي داود بسند صحيح، عن عروة بن عامر، قال: ذُكِرَت الطّيرةُ عند رسولِ الله ﷺ فقالَ: «أَحسنُها الفألُ، ولا تَرُدُّ مسلمًا، فإذا رأى أَحدُكم ما يكره،

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري: كتاب الطب، باب لاهامة ولا صفر (٥/ ٢١٧١ ــ ٢١٧٢) حديث رقم (٥٤٢٥). ومسلم: كتاب السلام باب لا عدوى ولا طيرة ولا هامة ولا صفر (٤/ ١٧٤٢) حديث رقم (٢٢٢٠).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم: كتاب السلام باب لا عدوى ولا طيرة ولا هامة ولا صفر ولا نوء ولا غول (٢) دوله عند (١٧٤٤/٤) حديث رقم (٢٢٢٠) و(٢٢٢٢) قوله: لا نوء من حديث أبي هريرة ، وقوله: لا غول من حديث جابر.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري: كتاب الطب باب لا عدوى (٥/ ٢١٧٨) حديث رقم: (٥٤٤٠)، ومسلم: كتاب السلام باب الطيرة والفأل وما يكون فيه من الشؤم (٤/ ١٧٤٦) من حديث أنس بن مالك رضى الله عنه برقم (٢٢٢٤) .



فليقل: اللهُمَّ لا يأتي بالحسنات إلَّا أَنتَ، ولا يَدْفع السيئات إلَّا أَنتَ، ولا حولَ ولا قوة إلَّا بك (١٠).

وله من حديث ابن مسعود مرفوعًا: «الطيرة شِرْكٌ، الطيرة شِركٌ، وما مِنَّا إلاَّ. . . ولكن الله يُذْهبُهُ بالتوكُّل». رواه أبو داود والترمذي وصححه (٢). وجعلَ آخِرهُ من قول ابن مسعود.

ولأَحمد من حديث ابن عمرو: «من ردَّتْه الطِّيرَةُ عن حاجته فقد أَشرَكَ»، قالوا: فما كفَّارةُ ذلك؟ قال: «أَنْ يقول: اللهم لا خيرَ إِلَّا خيرك، ولا طيرَ إِلَّا طيرُك، ولا إلله عيْرُك» (٣).

<sup>(</sup>۱) (السنن) ٤/ ٢٣٥ (كتاب الطب) (باب في الطيرة) حديث رقم ٣٩١٩ قال المنذري (مختصر سنن أبي داود) ٥/ ٣٧٩: (عروة ــ هـذا ـ قيل فيه القرشي . . . وقيل فيه : الجهني حكاهما البخاري، وقال أبو القاسم الدمشقي : ولا صحبة له تصح ، وذكر البخاري وغيره أنه سمع من ابن عباس ، فعلي هذا يكون الحديث مرسلاً). وقال ابن حجر (تهذيب التهذيب) ٧/ ١٨٥: (عروة بن عامر القرشي، ويقال الجهني روى عن النبي على مرسلاً في الطيرة). وقال : (أثبت غير واحد له صحبة ، وشك فيه بعضهم ، وروايت عن بعض الصحابة لا تمنع أن يكون صحابياً ، والظاهر أن رواية حبيب عنه منقطعة). قلت : وهذا الحديث من رواية حبيب وهو ابن أبي ثابت عنه ، وانظر ـ أيضاً ـ (الإصابة في تمييز الصحابة) ٢/ ١٥ في ترجمة (عروة بن عامر) .

<sup>(</sup>٢) (سنن أبي داود) ٢ ( ٢٣٠ ( كتاب الطب) (باب في الطيرة) حديث رقم ٣٩١٠ و (سنن الترمذي) ٤/ ١٦١ ( كتاب السير) (باب ما جاء في الطيرة) حديث رقم ١٦١٤ وقال: هذا حديث حسن صحيح. اهـ. وقال ــ أيضاً ـ: (سمعت محمد بن إسهاعيل يقول: كان سليهان بن حرب يقول في هذا الحديث: وما منا ولكن الله يذهبه بالتوكل. قال سليهان: هذا عندي من قول عبد الله ابن مسعود: وما منا. اهـ).

<sup>(</sup>٣) (المسند) ٢/ ٢٢٠ من طريق حسن ثنا ابن لهيعة أنا ابن هبيرة عن أبي عبد الرحمن الحبلي عن عبدالله بن عمرو مرفوعاً. . . الحديث وإسناده ضعيف لأجل ابن لهيعة قال ابن حجر (تقريب التهذيب) ١/ ٤٤٤ (صدوق خلط بعد احتراق كتبه ورواية ابن المبارك وابن وهب عنه أعدل من غيرهما). وهذا من رواية الحسن بن موسى الأشيب عنه .



وله من حديث الفضل بنِ عباس: «إِنَّهَا الطِّيرَةُ ما أَمضاك أَو ردَّكَ»(١).

#### □ فسه مسائل:

- الأولس: التنبيه على قوله: «إنها طائرهم عند الله» مع قوله «طائركم معكم».
  - الثانية: نفى العدوى.
    - الثالثة: نفى الطيرة.
    - الرابعة: نفى الهامة.
    - الخامسة : نفى الصفر.
  - السادسة : أنَّ الفأل ليس من ذلك ، بل مستحبُّ .
    - السابعة: تفسير الفأل.
- الشامنة: أنَّ الواقع في القلوب من ذلك مع كراهته لا يضر، بل يذهبه الله بالتوكل.
  - التاسعة: ذكر ما يقول من وجده.
  - العاشرة: التصريح بأنَّ الطيرة شِرْك.
  - الحادية عشرة: تفسير الطيرة المذمومة.

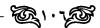
### [التمليحية:]

### بساب:

### الطيسرة

وهو التشاؤم بالطيور والأسماء والألفاظ والبقاع وغيرها، فنهى الشارع عن التطيّر وذمّ المتطيرين، وكان يحبُّ الفأل ويكره الطيرة.

<sup>(</sup>۱) (المسند) ۱/۲۱۳ من طريق حماد بن خالد ثنا ابن عالاتة عن مسلمة الجهني قال: سمعته يحدث عن الفضل بن عباس قال: خرجت مع رسول الله على يوماً. . . وفي آخره: إنها الطيرة ما أمضاك أو ردك . و(ابن عالائة) هو محمد بن عبد الله بن عالائة قال ابن حجر (تقريب التهذيب) ١٧٩/٢: (صدوق يخطئ . اهـ) .



والفرق بينهما: أنَّ الفأل الحسن لا يخل بعقيدة الإنسان ولا بعقله، وليس فيه تعليق القلب بغير الله، بل فيه من المصلحة: النشاط والسرور وتقوية النفوس على المطالب النافعة.

وصِفة ذلك أَنْ يعزِم العبد على سفر أو زواج أو عقد من العقود أو على حالة من الأحوال المهمّة ثم يرى في تلك الحال ما يسره، أو يسمع كلامًا يسره مثل يا راشد أو سالم أو غانم، فيتفاءل ويزداد طمعه في تيسير ذلك الأمر الذي عزمَ عليه، فهذا كله خير وآثاره خير، وليس فيه من المحاذير شيء.

وأَما الطيرة فإنّه إِذا عزمَ على فعل شيءٍ من ذلك من الأُمور النافعة في الدّين أو في الدُّنيا، فيرى أو يسمع ما يكره أثّر في قلبه أحد أمرين، أحدهما أعظم من الآخر.

أحدهما: أن يستجيب لذلك الدَّاعي فيترك ما كان عازمًا على فعله أو بالعكس، فيتطير بذلك وينكص عن الأمر الذي كان عازمًا عليه، فهذا كما ترى قد علَّقَ قلبه بذلك المكروه غاية التعليق وعمل عليه، وتصرفَ ذلك المكروه في إرادته وعرمه وعمله، فلا شكَّ أنَّه على هذا الوجه أثَّر على إيهانه وأَخلَّ بتوحيده وتوكله، ثم بعد هذا لا تسأل عمَّا يُحدِثهُ له هذا الأمر من ضعف القلب ووهنه وخوفه من المخلوقين وتعلُّقه بالأسباب وبأمور ليست أسبابًا، وانقطاع قلبه من تعلُّقِه بالله، وهذا من ضعف التوحيد والتوكُّل ومن طرق الشرك ووسائله، ومن الخرافات المفسدة للعقل.

الأصر الشاني: أن لا يستجيب لذلك الدَّاعي ولكنه يـؤثّر في قلبه حـزنًا وهمّاً وغمّاً، فهـذا وإنْ كـانَ دونَ الأول لكنه شرٌّ وضررٌ على العبـد، وضعفٌ لقليـه وموهنٌ لتـوكله، وربما أصـابه مكـروه فظنَّ أنَّه من ذلك الأمـر فقوي تطيُّره، وربما تدرجَ إلى الأمر الأول.

فهذا التفصيل يبين لك وجه كراهة الشارع للطيرة وذمَّها، ووجه منافاتها للتوحيد والتوكُّل.

وينبغي لمن وجدَ شيئًا من ذلك وخافَ أن تغلبه الدواعي الطبيعية أن يُجاهد نفسه على دفعها ويستعين الله على ذلك، ولا يركن إليها بوجه ليندفع الشرَّ عنه.



### بساب

## ما جاءَ في التنجيم

قال البخاري في صحيحه (۱): قالَ قَتَادةُ: خَلقَ الله هـذه النجومَ لثلاثِ: زينةً للسماءِ، ورجومًا للشياطين، وعلاماتٍ يُهتَدَىٰ بها، فمن تأوَّلَ فيها غير ذلك أخطأ وأضاع نصيبه، وتكلَّفَ ما لا عِلْمَ له به. انتهى.

وكره قتادة تعلُّمَ منازِلِ القمرِ، ولم يُرخِّص ابنُ عُيينة فيه، ذكرهُ حربٌ عنهما. ورخَّصَ في تعلُّم المنازل أَحمد وإسحاق.

وعن أبي موسى قال: قال رسول الله ﷺ: «ثلاثة ٌ لايدْخُلونَ الجنة: مُدْمِنُ الخمر، وقاطِعُ الرَّحِم، ومُصَدِّقٌ بالسِّحْرِ». رواه أَحمد وابن حبَّان في صحيحه (۲).

### □ فيه مسائل:

• الأولس : الحكمة في خلق النجوم .

• الثانية: الرد على من زَعمَ غير ذلك.

• الثالثة: ذكر الخلاف في تعلم المنازل.

• الوابعة: الوعيد فيمن صدَّقَ بشيءٍ من السحر، ولو عرف أنَّه باطل.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري معلقاً: كتاب بدء الخلق بابٌ في النجوم (٣/ ١١٦٨ \_ ١١٦٩).

<sup>(</sup>٢) (المسند) ٤/ ٣٩٩ و(موارد الظهآن) ص ٣٣٥ حديث رقم ١٣٨٠ و ١٣٨١ قال الهيثمي (مجمع البزوائد) ٥/ ٧٤: (رواه أحمد وأبو يعلى والطبراني، ورجال أحمد وأبي يعلى ثقات. اهم) ورواه أيضاً الحاكم (المستدرك) ١٤٦٤ وقال: (هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه). وقال الذهبي: صحيح. اهم. وفي تصحيح إسناده نظر، لأن فيه (أبا حريز) وهو عبد الله بن الحسين الأزدي قال المذهبي (ميزان الاعتدال) ٢/ ٢٠١: (فيه شيء). وقال المزي (تهذيب الكهال) ٢/ ٢٠٥: (استشهد به البخاري في الصحيح وروى له في الأدب). وقال ابن حجر (هدي الساري) ص ٤٥٧: (وثقة أبو زرعة واختلف فيه قول يحيى بن معين، وضعفه النسائي. اهم).



#### [التمليحية :]

بساب:

ما جاء في التنجيم

التنجيم نوعان :

نوع يُسمَّ علم التأثير: وهو الاستدلال بالأحوال الفلكية على الحوادث الكونية، فهذا باطلٌ ودعوىٰ لمشاركة الله في علم الغيب الذي انفردَ به، أو تصديق لِنَ ادَّعىٰ ذلك، وهذا ينافي التوحيد لما فيه من هذه الدعوىٰ الباطلة، ولما فيه من تعلُّق القلب بغير الله، ولما فيه من فساد العقل، لأنَّ سلوك الطرق الباطلة وتصديقها من مفسدات العقول والأديان.

النوع التاني: علم التسيير: وهو الاستدلال بالشمس والقمر والكواكب على القبلة والأوقات والجهات، فهذا النوع لا بأس به، بل كثيرٌ منه نافعٌ قد حثَّ على القبلة والأوقات والجهات، فهذا النوع العبادات، أو إلى الاهتداء به في عليه الشارع، إذا كان وسيلة إلى معرفة أوقات العبادات، أو إلى الاهتداء به في الجهات.

فيجب التفريق بين ما نهى عنه الشارع وحرمه، وبين ما أباحه أو استحبه أو أوجبه، فالأول هو المنافي للتوحيد دون الثاني.





### بساب

# ما جاء في الاستسقاء بالأنواء

وقول الله تعالى: ( وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمُ أَنَّكُمُ تُكَذِّبُونَ) [الواقعة : ٨٦].

وعن أبي مالك الأشعريّ رضي الله عنه، أنّ رسول الله ﷺ قال: أربعٌ في أمّتي من أُمرِ الجاهلية لا يتركونهنّ : الفخرُ بالأحساب، والطعنُ في الأنساب والاستسقاءُ بالنجوم، والنّياحة».

وقال: «النائحة إذا لم تَتُب قبل مونها تُقامُ يوم القيامةِ وعليها سِرْبَالٌ من قَطرانٍ، ودِرْعٌ من جَرَبٍ». رواه مسلم (۱).

ولهما عن زيد بن خالد رضي الله عنه ، قال : صلّى لنا رسول الله على صلاة الصّبْحِ بالحُديبية على إثْرِ سماء كانت من الليل ، فلمّا انصرف أَقبلَ على الناسِ فقال : «هل تدرون ماذا قال ربُّكم؟». قالوا : الله ورسوله أعلم ، قال : «قال : أصبح من عبادي مؤمنٌ بي وكافرٌ ، فأمّا من قال : مُطرْنا بفضلِ الله ورحمتِه ، فذلك مؤمنٌ بي كافرٌ بالكوكب ، وأمّا من قال : مُطِرْنا بنوء كذا وكذا ، فذلك كافرٌ بي مؤمنٌ بالكوكب » (٢).

ولهما (٣) من حديث ابن عباس معناه، وفيه: قال بعضهم: (لَقَد صدقَ

<sup>(</sup>١) رواه مسلم: كتاب الجنائز باب التشديد في النياحة (٢/ ٦٤٤) حديث رقم (٩٣٤).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري: كتاب الاستسقاء باب قول الله تعالى: (وَتَجْعَلُونَ رِزَقَكُمْ أَنَكُمْ ثَكَدُبُونَ) (٢) رواه البخاري: كتاب الإيمان باب بيان كفر من قال مطرنا بالنوء، (٨٥١/ ٨٥) حديث رقم (٧١).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم: كتاب الإيمان باب بيان كفر من قال مطرنا بالنوء (١/ ٨٤) حديث رقم (٣٧) ولفظه: عن ابن عباس قال: مُطِر الناس على عهد النبي عَلَيْ . فقال النبي عَلَيْ : «أصبح من الناس شاكر ومنهم كافر، قالوا: هذه رحمة الله . وقال بعضهم: لقد صدق نوء كذا وكذا» قال: فنزلت هذه الآية : (﴿ فَكَرَ أُقَيِدُ مِمَوَقِعِ ٱلنَّجُولِ ) حتى بلغ (وَجَعَلُونَ رِزُقَكُمُ أَنَكُمُ تُكَذِبُونَ) الواقعة آية (٧٥ ـ ٨٢). والحديث رواه مسلم ولم يروه البخاري كما عزاه المؤلف (رحمه الله). ولم يعزه المزي في (تحفة الأشراف) ٤ / ٤٦ عديث رقم ٢٧٢٥ للبخاري .



# نوءُ كذا وكذا، فأنزلَ الله هذه الآية:

( فَ فَكَ أَقْسِمُ بِمَوَقِعِ ٱلنُّجُولِ \* وَإِنَّهُ لَقَسَمٌ لَّوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ \* إِنَّهُ لَقُرْءَانُ كَدِمٌ \* فَيَهُ لَقَرْءَانُ كَدِمٌ \* فَي كِنْكِ مَّ كُنُونِ \* لَا يَمَسُّهُ وَ إِلَّا ٱلْمُطَهَّرُونَ \* تَنزِيلٌ مِّن رَّبِ ٱلْعَالَمِينَ \* أَفَيَهَذَا ٱلْحَديثِ أَنتُم مُّذَهِنُونَ \* وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمُ تُكَذِّبُونَ ﴾ [الواقعة: ٧٥-٨].

#### □ فسه مسائل:

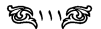
- الأولس: تفسير آية الواقعة.
- الثانية: ذكر الأربع التي من أمرِ الجاهلية.
  - الثالثة: ذكر الكفر في بعضها.
- الرابعة: أنَّ من الكفرِ ما لا يخرج عن الملة.
- الخامسة : قوله: «أصبح من عبادي مؤمِنٌ بي وكافر» بسبب نزول النعمة .
  - السادسة: التفطُّن للإيهان في هذا الموضع.
  - السابعة: التفطُّن للكفر في هذا الموضع.
  - الثامنة: التفطَّن لقوله: «لقد صدقَ نوءُ كذا وكذا».
- التاسعة : إخراج العالم للمتعلم المسألة بالاستفهام عنها لقوله : «أُتدرونَ ماذا قال ربكم؟».
  - العاشرة: وعيد النائحة.

#### [التعليج: ٥]

### بساب:

# الاستسقاء بالنجوم

لما كان من التوحيد الاعتراف لله بتفرده بالنعم ودفع النقم، وإضافتها إليه قولاً واعترافًا واستعانةً بها على طاعته كان قول القائل: مطرنا بنوء كذا وكذا، ينافي هذا المقصود أشدً المنافاة لإضافة المطر إلى النوء.



والواجب إضافة المطر وغيره من النعم إلى الله ، فإنّه الذي تفضّلَ بها على عباده . ثم الأنواء ليست من الأسباب لنزول المطر بوجه من الوجوه ، وإنها السبب عناية المولى ورحمته وحاجة العباد وسؤالهم لربهم بلسان الحال ولسان المقال ، فينزل عليهم الغيث بحكمته ورحمته في الوقت المناسب لحاجتهم وضرورتهم .

فلا يتم توحيد العبد حتى يعترف بنِعَمِ الله الظاهرة والباطنة عليه وعلى جميع الخلق، ويضيفها إليه ويستعين بها على عبادته وذكره وشكره.

وهذا الموضع من محققات التوحيد، وبه يُعرَفُ كامل الإيمان وناقصه.





# بساب قسول الله تىمالىسى

( وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ ۗ الآية ( وَمِن النَّهِ اللهِ ١٦٥ اللهِ ١٦٥ )

وقوله: ( قُلْ إِن كَانَ ءَابَ آؤُكُمُ وَأَبْنَ آؤُكُمُ وَإِخْوَنُكُمُ وَأَزْوَجُكُمْ وَأَزْوَجُكُمْ وَأَزْوَجُكُمْ وَأَزْوَجُكُمْ وَأَزُوَجُكُمْ وَأَمْوَلُهُ وَأَمُولُكُمْ وَأَمْوَلُكُمْ وَأَزْوَجُكُمْ وَعَشِيرُتُكُمْ وَأَمُولُكُمْ وَأَمْوَلُكُمْ وَأَمْوَلُكُمْ وَأَنْوَنَهُمَ آخَتُ إِلَيْكُمُ مِّنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَا دٍ فِي سَبِيلِهِ وَنَرَبُّكُواْحَتَّى يَأْقِ اللّهَ بِأَمْرِهِ إِلَيْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ال

عن أَنسِ أَنَّ رسولَ الله عَلَيْ قال: «لا يُؤمِنُ أَحدُكم حتى أَكونَ أَحبَّ إِليه من وَلِدِهِ ووالِدِهِ والنّاسِ أَجْمَعين» أَخرجاه (١٠).

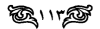
ولهما عنه، قال: قال رسول الله ﷺ: «ثلاثٌ مَن كُنَّ فيه وجدَ بهنَّ حلاوةَ الإِيمان: أَن يكون اللهُ ورسولهُ أَحبَّ إليه مما سواهما، وأَن يُحبَّ المرءَ لا يُحبُّه إلاَّ لله، وأَن يكرَه أَن يعودَ في الكفرِ بعد إِذْ أَنقذَهُ الله منه، كما يكره أَن يُقذَفَ في النار»(٢).

وفي رواية: « لا يَجِدُ أَحـدٌ حلاوةَ الإِيمان حتى يحب المرء لا يحبـه إِلاَّ لله » إِلى آخره (٣).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري: كتاب الإيهان باب حب السرسول على من الإيهان (۱/ ۱۲) حديث رقم (۱٥). ومسلم: كتاب الإيهان باب وجوب محبة رسول الله على أكثر من الأهل والولد والوالد والناس أجمعين، (۱/ ۲۷) حديث رقم: (٤٤).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري: كتاب الإيمان، باب حلاوة الإيمان (۱/ ۱۶) حديث رقم (۱٦) ومسلم: كتاب الإيمان باب بيان خصال من اتصف بهن وجد حلاوة الإيمان (١/ ٦٦) حديث رقم (٤٣).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري: كتاب الأدب باب الحب في الله (٥/ ٢٢٤٦) حديث رقم (٥٦٩٤). وتمامه: «وحتى أن يقذف في النار أحب إليه من أن يرجع إلى الكفر بعد إذ أنقذه الله، وحتى يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما».



وعن ابن عباس، قال: «مَن أَحَبَّ فِي الله، وأَبغضَ فِي الله، ووَالَىٰ فِي الله، ووَالَىٰ فِي الله، وعادَىٰ فِي الله، فإنَّما تُنَالُ ولاية الله بذلك، ولن يجِدَ عبدٌ طعمَ الإيمان \_ وإنْ كثرُت صلاته وصومه \_ حتى يكون كذلك، وقد صارت عامَّةُ مؤاخاة الناس على أُمرِ الدُّنيا، وذلك لا يُجْدِي على أَهله شيئًا». رواهُ ابنُ جرير (١١).

وقال ابن عباس في قوله: (وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ ٱلْأَسْبَابُ) [البقرة: ١١٦].

قال: المودَّةُ (٢).

### □ فیسه مسائل:

- الأولس: تفسير آية البقرة.
- الثانية: تفسير آية براءة.
- الشالشة: وجوب [تقديم] محبته ﷺ على النفسِ والأهل والمال.
  - الرابعة: أنَّ نفي الإيمان لا يدل على الخروج من الإسلام.
  - الذامسة : أنَّ للإيهان حلاوة قد يجدها الإنسان وقد لا يجدها .
- السادسة : أُعمال القلب الأربع التي لا تُنال ولاية الله إلاَّ بها، ولا يجد أُحد طعمَ الإيمان إلاَّ بها.
  - السابعة: فهم الصحابي للواقع: أنَّ عامة المؤاخاة على أُمرِ الدنيا.
    - الثامنة: تفسير: (وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ ٱلْأَسْبَابُ).
    - الناسعة : أنَّ من المشركين من يحبُّ الله حبًّا شديدًا .
    - العاشرة: الوعيد على من كان الثمانية أحبَّ إليه من دينه (٣).

<sup>(</sup>۱) لم أقف عليه من قول ابن عباس عند ابن جرير، ووقفت عليه عند ابن المبارك (الزهد) ص ١٢١ حديث رقم ٣٥٣ (باب جليس الصدق) وفي إسناده (ليث) وهو ابن أبي سليم قال ابن حجر (تقريب التهذيب) ٢/ ١٣٨ : (صدوق اختلط أخيراً ولم يتميز حديثه فترك. اهـ).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن جرير (جامع البيان عن تأويل آي القرآن) ٢/ ٤٣ من طريق محمد بن عمرو ثنا أبو عاصم عن عيسي قال أخبرني قيس بن سعد عن عطاء عن ابن عباس قوله.

<sup>(</sup>٣) وهي الآباء والأبناء والإِخوان والأَزواج والعشيرة والأَموال والتجارة والمساكن.



العادية عشرة: أنَّ من اتَّخذَ ندًّا تساوي محبته محبة الله فهو الشِرْك الأكبر.

#### [التعليدي: ١]

#### بــاب:

قول الله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ ٱللَّهِ ۗ

أصل التوحيد وروحه: إخلاص المحبّة لله وحده وهي أصل التألّه والتعبّد له، بل هي حقيقة العبادة، ولا يتم التوحيد حتى تكمُّل محبة العبد لربه، وتسبق محبته جميع المحابّ وتغلبها، ويكون لها الحكم عليها بحيث تكون سائر محابّ العبد تبعًا لهذه المحبّة التي بها سعادة العبدِ وفلاحُهِ.

ومن تفريعها وتكميلها الحبّ في الله ، فيحب العبد ما يحبُّه الله من الأعمال والأشخاص، ويبغض ما يبغضه الله من الأشخاص والأعمال، ويوالي أولياءه ويعادي أعداءه، وبذلك يكمل إيمان العبد وتوحيده.

أمَّا اتِّخاذ أَنداد من الخلق يجبهم كحبِّ الله، ويقدُّم طاعتهم على طاعة الله، ويلهج بذكرهم ودعائهم فهذا هو الشرك الأكبر الذي لا يغفره الله، وصاحب هذا الشرك قد انقطع قلبه من ولاية العزيز الحميد، وتعلَّق بغيره ممن لا يملك له شيئًا، وهذا السبب الواهي الذي تعلَّق به المشركون سينقطع يوم القيامة أحوج ما يكون العبد لعمله، وستنقلب هذه المودة والموالاة بُغضاً وعداوةً.

# واعلم أنَّ أنواع المحبة ثلاثة أقسام :

اللهل : محبة الله التي هي أصل الإيمان والتوحيد.

الثاني: المحبة في الله وهي محبَّة أنبياء الله ورسله وأتباعهم، ومحبة ما يحبه الله من الأعمال والأزمنة والأمكنة وغيرهم، وهذه تابعة لمحبَّة الله ومكملة لها.

الثالث: محبة مع الله وهي محبة المشركين لآلهتهم وأندادهم من شجرٍ وحجر وبشرِ ومَلَكٍ، وغيرها وهي أصل الشرك وأساسه.

وهنا قسمٌ رابع: وهو المحبة الطبيعية التي تتبع ما يلائم العبد ويوافقه من طعام وشراب ونكاح ولباس وعشرة وغيرها، وهذه إذا كانت مباحة، إنْ أَعانَت على محبة الله وطاعته دخلتْ في بابِ العبادات، وإنْ صدَّت عن ذلك وتُوسِّلَ بها إلى ما لا يحبه الله دخلَتْ في المنهيات، وإلاَّ بقيت من أَقسَام المباحات. والله أعلم.





# بساب قسول الله تىمالىسى

( إِنَّمَا ذَالِكُمُ ٱلشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أَوْلِيآ اَءَهُۥ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُننُم مُّؤْمِنِينَ)

وقولِهِ: ( إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَنِعِدَ اللَّهِ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَأَقَامَ الصَّلَوَةَ وَءَاقَ الرَّكُونُوا مِنَ الْمُهْتَدِينَ) [التوبة: ١٨].

وقوله : ( وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَكَا بِٱللَّهِ فَإِذَاۤ أُوذِيَ فِي ٱللَّهِ جَعَلَ فِتْـنَةَ ٱلنَّـاسِ كَعَـذَابِٱللَّهِ) الآية . [العنكبوت: ١٠].

وعن أبي سعيد رضي الله عنه مرفوعاً: «إِنَّ من ضَعْفِ اليقين أَن تُرضِيَ الناسَ بِسَخطِ الله، وأَن تَحْمَدَهم على رِزْقِ الله، وأَن تَذُمَّهُم على ما لم يؤتِكَ الله، إِنَّ رزق الله لا يجرُّهُ حِرْصَ حَريصٍ، ولا يَردُّهُ كراهيةُ كارِهِ»(١).

وعن عائشة رضي الله عنها أنَّ رسول الله ﷺ قال: «من التمسَ رِضًا الله

<sup>(</sup>۱) رواه أبو نعيم (الحلية) ١٠٦/٥، ١٠١٠ كم من طريق علي بن محمد بن مروان وهو السدى - ثنا أبي ثنا عمرو وبن قيس الملائي عن عطية عن أبي سعيد مرفوعاً. قال أبو نعيم: (غريب من حديث عمرو، تفرد به علي بن محمد بن مروان عن أبيه). وقال المناوي (فيض القدير) ٢/ ٥٣٩ حكاية عن البيهقي: (محمد بن مروان السدي أحد رجاله ضعيف). وقال: وفيه - أيضاً - عطية العوفي أورده الذهبي في الضعفاء والمتروكين وقال: ضعفوه. وللحديث طريق أخرى رواها أبو نعيم (الحلية) ١٠١/ كم من طريق شيخه أبي الفتح بن الحمصي أحمد بن الحسين بن محمد بن سهل فذكر أن علي بن جعفر البغدادي حدثهم قال: قال أبو موسى الدؤلي ثنا أبو يزيد البسطامي ثنا أبو عبد الرحمن السفدي عن عمرو بن قيس الملائي عن عطية عن أبي سعيد الخدري مرفوعاً. وقال: (وهذا الحديث مما ركب على أبي يزيد، والحمل فيه على شيخنا أبي الفتح فقد عثر منه على غير حديث ركبه). وفيه - أيضاً - عطية المتقدم.



بِسَخطِ النَّاسِ رَضِيَ الله عنه وأَرضى عنه الناس، ومن الْتَمَسَ رِضَا النَّاسِ بِسَخَطِ الله سَخِطَ الله عليه، وأَسخَط عليه النَّاسَ». رواه ابنُ حِبَّانَ في صحيحه (١).

# □ فيه مسائل:

- الأولس: تفسير آية آل عمران.
  - الثانية: تفسر آية براءة.
- الشالشة: تفسير آية العنكبوت.
- الرابعة: أنَّ اليقين يضعف ويقوى.
- الخامسة: علامة ضعفه ، ومن ذلك هذه الثلاث.
  - السادسة : أنَّ إخلاص الخوف لله من الفرائض .
    - السابعة: ذكر ثواب من فعله.
    - الشامنة: ذكر عقاب من تركه.

#### [التعليدي: ١٠]

### بــاب:

قول الله تعالى: ( إِنَّمَا ذَلِكُمُ ٱلشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أَوْلِيآ ءَهُ الآية.

هـذا البـاب عقده المصنف رحمه الله لوجـوب تعلَّق الخوف والخشيـة بـالله وحده، والنهي عن تعلُّقه بالمخلوقين، وبيان أنَّه لا يتم التوحيد إلاَّ بذلك.

ولابدَّ في هذا الموضع من تفصيل يتضح به الأُمر ويزول الاشتباه.

اعلم أنَّ الخوف والخشية تارة يقع عبادة، وتارة يقع طبيعة وعادة وذلك بحسب أسبابه ومتعلقاته.

<sup>(</sup>۱) موارد الظهآن) ص ۳۷۰ حديث رقم ۱۵۶۱ و ۱۵۶۲ (كتاب الإمارة) (باب فيمن يرضى الله بسخط الناس) من طريقين عن عائشة. قال المناوي (فيض القدير) ٦/ ٥١: (رمز المصنف يعني السيوطي ـ لحسنه). وأورده الألباني في (صحيح الجامع) ٢٠٩٧ وصححه.



فإِنْ كَانَ الخوف والخشية خوفَ تألُّه وتعبد وتقرب بذلك الخوف إلى من يخافه وكان يدعو إلى طاعة باطنة وخوف سري يزجر عن معصية من يخافه كان تعلُّقه بالله من أعظم واجبات الإيمان، وتعلقه بغير الله من الشرك الأكبر الذي لا يغفره الله، لأَنَّه أَشْرَكَ في هذه العبادة التي هي من أعظم واجبات القلب غير الله مع الله، وربما زاد خوفه من غير الله على خوفه من الله.

وأيضاً فمن خشي الله وحده على هذا الوجه فهو مخلصٌ موحدٌ، ومن خشي غيره فقد جعل لله ندًا في المحبة. وذلك كمن يخشى من صاحب القبر أن يوقع به مكروها، أو يغضب عليه فيسلبه نعمة أو نحو ذلك، مما هو واقع من عُبَّاد القبور.

وإِنْ كان الخوف طبيعيًّا كمن يخشى من عدو أو سبع أو حية أو نحو ذلك مما يخشى ضرره الظاهري، فهذا النوع ليسَ عبادة وقد يوجد من كثير من المؤمنين ولا ينافي الإيمان.

وهذا إذا كانَ خوفاً محققاً قد انعقدت أسباب الخوف فليسَ بمذموم.

وإِنْ كان هذا خوفاً وهمياً كالخوف الذي ليس له سبب أصلاً، أو له سبب ضعيف فهذا مذموم يدخل صاحبه في وصفِ الجبناء، وقد تعوذ على من الجبن فهو من الأخلاق الرذيلة، ولهذا كان الإيمان التام والتوكُّل والشجاعة تدفع هذا النوع، حتى إِنَّ خواص المؤمنين وأقوياءهم تنقلب المخاوف في حقِّهم أمنا وطمأنينة لقوة إيمانهم وشجاعتهم الشجاعة القلبية، وكمال توكلهم، ولهذا أتبعه مذا الياب.



# بساب

# قسول الله تسمالسي

( وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُوٓا إِن كُنتُم مُّوَّمِنِينَ) [المائدة: ٢٣]

وقوله : ( إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ ءَايَنتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ) [الأنفال : ٢].

وقوله : ( يَتَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ حَسَّبُكَ ٱللَّهُ وَمَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ) [الأَنفال : ٦٤].

وقوله: ( وَمَن يَتُوكُّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُو حَسَّبُهُ } [الطلاق: ٣].

وعن ابن عباس قال: (حسبنا الله ونعمَ الوكيل) قالها إِبْراهيم عليه السلام حينَ أُلقىَ في النار، وقالها محمد ﷺ حين قالوا له:

( إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدُ جَمَعُواْ لَكُمْ فَاُخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَنَنَا وَقَالُواْ حَسَّبُنَا ٱللَّهُ وَيَعْمَ ٱلْوَكِيلُ) [آل عمران: ١٧٣]. رواخ البخاري والنسائي(١٠).

#### □ فسه مسائل:

- الأوكس: أَنَّ التوكُّل من الفرائض.
  - الثانية: أنَّه من شروط الإيمان.
    - الشالشة: تفسر آية الأنفال.
  - الرابعة: تفسير الآية في آخرها.
    - الخامسة: تفسير آية الطلاق.
- السادسة: عظم شأن هذه الكلمة، وأنَّها قول إبراهيم عليه الصلاة والسلام ومحمد عليه في الشدائد.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري: كتاب التفسير، باب «الذين قال لهم الناس إن الناس قد جمعوا لكم» (۱) (واه البخاري: كتاب التفسير، باب «الذين قالتفسير من الكبرى، كما في تحفة الأشراف (۵/ ۱۹۲). والنسائي - أيضاً - في (عمل اليوم والليلة) ص ۳۹۳ حديث رقم (۲۰۳).



#### [التعليان :]

#### بــاب:

# قول الله تعالى: ( وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُواْ إِن كُنتُه مُّؤْمِنِينَ)

التوكُّل على الله من أعظم واجبات التوحيد والإِيمان، وبحسب قوة توكُّل العبد على الله يقوى إِيمانه، ويتم توحيده، والعبد مضطر إلى التوكُّل على الله والاستعانة به في كل ما يريد فعله أو تركه من أُمور دينه أو دنياه.

وحقيقة التوكُّل على الله: أن يعلم العبد أنَّ الأَمرَ كله لله، وأنَّه ما شاءَ الله كان وما لم يشأ لم يكن، وأنَّه هو النافعُ الضار المعطي المانع، وأنَّه لا حولَ ولا قوة إلَّا بالله، فبعد هذا العلم يعتمد بقلبه على ربِّه في جلب مصالح دينه ودنياه، وفي دفع المضار، ويثق غاية الوثوق بربه في حصول مطلوبه، وهو مع هذا بإذلُّ جهده في فعل الأسباب النافعة.

فمتى استدام العبد هذا العلم وهذا الاعتماد والثقة فهو المتوكل على الله حقيقة، وليبشر بكفاية الله له ووعده للمتوكلين، ومتى علق ذلك بغير الله فهو شرك، ومن توكّل على غير الله، وتعلّق به، وُكِلَ إليه وخابَ أمله.





#### باب

# قسول الله تسعالسي

( أَفَأَمِنُواْ مَحْرَ اللَّهِ فَلَا يَأْمَنُ مَحْرَ اللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْخَسِرُونَ)

[الأُعراف: ٩٩]

وقوله : ( قَالَ وَمَن يَقْنَطُ مِن رَّحْمَةِ رَبِّهِ } إِلَّا ٱلضَّآ أَلُوكَ) [الحجر : ٥٦].

وعن ابن عباس: أَنَّ رسول الله ﷺ سُئِلَ عن الكبائر، فقال: «الشرك بالله، واليأس من روح الله، والأَمن من مكرِ الله» (١٠).

وعن ابن مسعود قال: أُكبرُ الكبائر: الإِشراك بالله ، والأَمن من مكر الله ، والقنوط من رحمةِ الله ، واليأس من روح الله » رواه عبدالرزّاق (٢).

#### □ فيه مسائل:

- الأولس: تفسير آية الأعراف.
  - الثانية: تفسير آية الحجر.
- الثالثة: شدَّة الوعيد فيمن أمِنَ مكر الله.
  - الرابعة: شدَّة الوعيد في القنوط.

<sup>(</sup>۱) رواه البزار كما في (كشف الأستار) ۱/ ۷۱ حديث رقم (۱۰٦) وابن أبي حاتم كما في (تفسير ابن كثير) ۱/ ٤٨٤ عند تفسير قوله تعالى (إن تجتنبوا كبائر ما تنهون عنه . . .) الآية ٣١ البقرة من طريق شبيب بن بشر عن عكرمة عن ابن عباس مرفوعاً . قال ابن كثير: (وفي إسناده نظر، والأشبه أن يكون موقوفاً فقد روى عن ابن مسعود نحو ذلك) . وقال الهيثمي (مجمع الزوائد) ١/ ١٠٤ : (رجاله موثوقون) وحسن إسناده السيوطي في (الدر المنثور) ١/ ١٤٧ والعراقي في (تخريج إحياء علوم الدين) ١/ ١٠٤ .

<sup>(</sup>٢) (المصنف) ١٩/٠ ٤٥٩ ـ ٤٦٠ حديث رقم ١٩٧٠١ من طريق معمر عن أبي إسحاق عن وبرة عن عامر بن الطفيل عن ابن مسعود قال: أكبر الكبائر. . . الحديث قال ابن كثير (التفسير) ١/٤٨٤ : (هـو صحيح إليه بـلا شك) . وقال الهيثمي (مجمع النوائد) ١/٤٠١ : (إسناده صحيح . اهـ) .



### [التعليجي: ]

#### بـاب:

# قول الله تعالى ( أَفَأَمِنُواْ مَكَرَاللَّهُ )

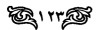
مقصود الترجمة أنّه يجب على العبد أن يكون خائفاً من الله، راجياً له راغباً راهباً، إنْ نظرَ إلى ذنوبه وعدل الله وشدة عقابه خشي ربه وخافه، وإنْ نظرَ إلى فضلِهِ العام والخاص وعفوه الشامل رجا وطمع إن وُفقَ لطاعة رجا من ربه تمام النعمة بقبولها، وخاف من ردّها بتقصيره في حقّها، وإن ابتُلي بمعصية رجا من ربّه قبول توبته ومحوها، وخشي بسبب ضعف التوبة والالتفات للذنب أن يُعاقب عليها، وعند النعم والمسار يرجو الله دوامها والزيادة منها والتوفيق لشكرها، ويخشى بإخلاله بالشكر من سلبها، وعند المكاره والمصائب يرجو الله دفعها وينتظر الفرج بحلّها، ويرجو أيضاً أن يثيبه الله عليها حين يقوم بوظيفة الصبر، ويخشى من اجتماع المصيبتين فوات الأُجْرِ المحبوب، وحصول الأمرِ المكروه إذا لم يوفق للقيام بالصبر الواجب، فالمؤمن الموحد في كل أحواله ملازم للخوف والرجاء وهذا هو الواجب وهو النافع، وبه تحصل السعادة، ويخشى على العبد من خلقين رذيلين:

أحدهما: أن يستولي عليه الخوف حتى يقنط من رحمة الله وروحه.

الثاني: أن يتجارئ به الرجاء حتى يأمن مكر الله وعقوبته، فمتى بلغت به الحال إلى هذا فقد ضيَّع واجب الخوف والرجاء اللذين هما من أكبر أصولِ التوحيد وواجبات الإيمان.

وللقنوط من رحمةِ الله واليأس من روحه سببان محذوران:

أحدهما: أن يُسرِف العبد على نفسه ويتجرأ على المحارم فيصر عليها ويُصمم على الإقامة على المعصية، ويقطع طمعه من رحمة الله، لأجل أنّه مقيم على الأسباب التي تمنع الرحمة، فلا يزال كذلك حتى يصير له هذا وصفاً وخلقاً



لازماً، وهذا غاية ما يريده الشيطان من العبد، ومتى وصلَ إِلى هذا الحدِّ لم يرجَ له خيرٌ إِلاَّ بتوبةٍ نصوحٍ وإِقلاعٍ قويٍ.

الثاني: أن يقوى خوف العبد بها جنت يداه من الجرائم ويضعف علمه بها لله من واسع الرحمة والمغفرة، ويظن بجهله أنَّ الله لا يغفر له ولا يرحمه ولو تابَ وأناب، وتضعُف إرادته فييأس من الرحمة، وهذا من المحاذير الضارة الناشئة من ضعفِ علم العبد بربه، وماله من الحقوق، ومن ضعفِ النفسِ وعجزِها ومهانتها.

فلو عرف هذا ربه ولم يخلد إلى الكسل، لعلم أنَّ أدنى سعي يوصله إلى ربه، وإلى رحمته وجوده وكرمه.

وللأمن من مكر الله أيضاً سببان مهلكان:

أحدهما: إعراض العبد عن الدِّين وغفلته عن معرفة ربه وماله من الحقوق، وتهاونه بذلك فلا يزال معرضاً غافلاً مقصِّراً عن الواجبات، منهمكاً في المحرمات، حتى يضمحل خوف الله من قلبه، ولا يبقىٰ في قلبه من الإيمان شيءٌ، لأنَّ الإيمان يحمل على خوف الله وخوف عقابه الدنيوي والأُخروي.

السبب الثاني: أَنْ يكون العبد عابداً جاهِلاً معجباً بنفسه مغروراً بعمله فلا يزال به جهله حتى يُدِلَّ بعمله ويزول الخوف عنه، ويرى أَنَّ له عند الله المقامات العالية ، فيصير آمناً من مكر الله متكلاً على نفسه الضعيفة المهينة ، ومن هنا يُخذَلُ ويُحالُ بينه وبين التوفيق ، إِذْ هو الذي جنى على نفسه .

فبهذا التفصيل تعرف منافاة هذه الأمور للتوحيد.





### بـــاب

# من الايمان بالله: الصبر على أقدار الله

وقول الله تعالى : (وَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ ۚ وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيكُ ).

[التغابن: ١١]

قال علقمة: هو الرجل تصيبه المصيبة فيعلم أنَّها من عند الله فيرضي ويسلم.

وفي صحيح مسلم عن أبي هريرة: أنَّ رسول الله ﷺ قال: «اثنتان في الناس هما بهم كفر: الطعن في النسب، والنياحة على الميت»(١).

ولهما عن ابن مسعود مرفوعاً: «ليسَ مِنَّا مَنْ ضربَ الخدود، وشقَّ الجُيوب، ودعا بدَعْوي الجاهلية»(٢).

وعن أنس أنَّ رسول الله ﷺ قال: «إِذا أَرادَ الله بعبدِه الخيرَ عجَّلَ لهُ العقوبة في الدُّنيا، وإذا أرادَ بعبده الشرَّ أَمسكَ عنه بذنبه حتى يوافي به يوم القيامة».

وقال النبي ﷺ: «إِنَّ عِظَمَ الجزاء مع عِظَمِ البلاء، وإِنَّ اللهَ تعالى إِذا أَحبَّ قُوماً ابتلاهم، فمن رضي فله الرضا، ومن سَخِطَ فله السخط». حسَّنه الترمذي (٣).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم: كتاب الإيمان باب إطلاق اسم الكفر على الطعن في السن والنياحة (١/ ٨٢) حديث رقم (٦٧).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري: كتاب الجنائز باب ليس منا من شق الجيوب (١/ ٤٣٥) حديث رقم (١/ ١٣٣).

ومسلم: كتاب الإيهان باب تحريم ضرب الخدود وشق الجيوب والدعاء بدعوى الجاهلية. (١/ ٩٩) حديث رقم (١٠٣).

<sup>(</sup>٣) (السنن) ٤/ ٢٠١ (كتاب الزهد) (باب ما جاء في الصبر على البلاء) حديث رقم (٢٣٩٦) وقال: (هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه. اهـ). قال المناوي (فيض القدير) / ٢٥٨: (قال الذهبي في موضع سعد ليس بحجة، وفي موضع آخر كأنه غير صحيح. اهـ) وسعد المشار إليه هو (سعد بن سنان).



### □ فيــه مسـائل:

- الأولس : تفسير آية التغابُن.
- الثانية: أنَّ هذا من الإيمان بالله.
  - الثالثة: الطعن في النسب.
- الرابعة: شدَّة الوعيد فيمن ضربَ الخدود وشقَّ الجيوب، ودعَا بدعوىٰ الجاهلية.
  - الخامسة: علامة إرادة الله بعبده الخبر.
    - السادسة: علامة إرادة الله به الشر.
    - السابعة: علامة حبّ الله للعبد.
      - الثامنة: تحريم السخط.
      - التاسعة: ثواب الرضا بالبلاء.

### [التعليات :]

### بــاب:

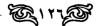
# من الإيمان بالله: الصبر على أقدار الله

أَمَا الصبر على طاعة الله، والصبر عن معصيته، فهو ظاهر لكل أحد أنَّهما من الإيهان بل هما أساسه وفرعه، فإنَّ الإيهان كله صبر على ما يحبه الله ويرضاه ويقرب إليه، وصبر عن محارم الله.

فإِنَّ الدِّين يدور على ثلاثة أُصول :

تصديق خبر الله ورسوله، وامتثال أمر الله ورسوله، واجتناب نهيهها.

فالصبر على أُقدار الله المؤلِمة داخل في هـذا العموم، ولكن خُصَّ بـالذِكـر لشدَّة الحاجة إلى معرفته والعمل به .



فإنَّ العبد متى علِمَ أَنَّ المصيبة بإذن الله، وأَن لله أَتمَّ الحكمة في تقديرها، وله النعمة السابغة في تقديرها على العبد رضي بقضاء الله وسلَّمَ لأمره وصبرَ على المكاره، تقرباً إلى الله، ورجاءً لشوابه، وخوفاً من عقابه، واغتناماً لأفضلِ الأخلاق، فاطمأنَّ قلبه وقوي إيهانه وتوحيده.





#### بساب

# ها جباء في البريساء

وقول الله تعالى : ( قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِّشْلُكُمْ يُوحَى إِلَىَّ أَنَّمَاۤ إِلَاهُكُمْ إِلَهُ وَحِدُّ فَهَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِ عَ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَلِيحًا وَلَا يُشْرِكَ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ [الكهف : ١١٠].

وعن أبي هريرة مرفوعًا: قال الله تعالى: (أَنَا أَغنى الشركاء عن الشرك، من عمِلَ عَملًا أَشركَ معي فيه غيري تركتُه وشِرْكه». رواه مسلم (١٠).

وعن أبي سعيد مرفوعًا: «ألا أُخبرُكم بها هو أُخوَفُ عليكم عندي من المسيح الدجَّال؟» قالوا: بلى قال: «الشرك الخفي: يقوم الرجل فيصلي فيزين صلاته، لما يرى من نظر رجل» رواه أُحد (٢).

### □ فسه مسائل:

- الأولس: تفسير آية الكهف.
- الشانية: الأمر العظيم في ردِّ العمل الصالح إذا دخله شيء لغير الله.
  - الثالثة: ذِكْر السبب الموجب لذلك وهو كمال الغني.
    - الرابعة: أنَّ من الأسباب أنَّه خير الشركاء.
    - النامسة: خوف النبي ﷺ على أصحابه من الرياء.
- السادسة : أنَّه فسَّرَ ذلك بـأنَّ المرء يصلي لله ، لكن يُزَيِّنها لما يـرى من نظر رجل.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم: كتاب الزهد والرقائق باب من أُشرك في عمله غير الله (٤/ ٢٢٨٩) حديث رقم (٢٩٨٥).

<sup>(</sup>٢) (المسند) ٣/ ٣٠ وابن ماجه (السنن) ٢/ ١٤٠٦ (كتاب الزهد) (باب الرياء والسمعة) من طريق ربيح بن عبد الرحمن بن أبي سعيد الخدري عن أبيه عن أبي سعيد قال: خرج علينا رسول الله ﷺ ونحن نتذاكر المسيح الدجال. . . الحديث. قال البوصيري (مصباح الزجاجة) ٣/ ٢٩٦ (هذا إسناد حسن، كثير بن زيد وربيح بن عبد الرحمن مختلف فيهها. اهـ).



### بـــاب

# مِن الشرك : ارادة الانسان بعمله الدنيا

وقول الله تعالى: ( مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَهَا نُوَقِ إِلَيْهِمْ أَعْمَلُهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لَا يُخْسُونَ \* أُوْلَئِكَ ٱلَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَّا ٱلنَّالُّ وَحَبِطَ مَا صَنَعُواْ فِيهَا وَبِعَطِلُ مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ [هود: ١٦، ١٦].

في الصحيح عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «تَعِسَ عبدُ الدينارِ، تعِسَ عبدُ الدينارِ، تعِسَ عبدُ الدرهمِ، تعِسَ عبدُ الخميصة، تعِسَ عبدُ الخميلة، إِن أُعطيَ رضيَ، وإِن لم يُعطَ سَخِط، تعِسَ وانتكس، وإِذا شِيكَ فلا انتُقِش، طوبي لعبد آخذ بعنانِ فرَسه في سبيل الله، أشعثَ رأسهُ، مُغبَّرةٌ قدماه، إِنْ كان في الحِراسة كان في الحِراسة، وإِنْ كان في الساقة، إِن استأذنَ لم يُؤذَنَ له، وإِن شَفَعَ لم يُشَفَّع »(۱).

#### □ فــه مسائل:

- الأوكس: إرادة الإنسان الدنيا بعمل الآخرة.
  - الثانية: تفسر آية هود.
- الثالثة: تسمية الإنسان المسلم عبدَ الدينار والدرهم والخميصة.
  - الرابعة: تفسير ذلك بأنَّه إِن أُعطي رضي وإِن لم يُعطَ سخِطَ.
    - النامسة: قوله: «تعسَ وانتكس».
    - السادسة : قوله : «وإذا شيك فلا انتقش».
    - السابعة: الثناء على المجاهد الموصوف بتلك الصفات.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري: كتاب الجهاد باب الحراسة في الغزو في سبيل الله، (۳/ ١٠٥٧ ــ ١٠٥٨) حديث رقم (٢٧٣٠).



[التعليق :]

ىــاب:

ما جاء في الرياء

ثم قال:

بــاب:

# من الشرك: إرادة الإنسان بعمله الدنيا

اعلم أنَّ الإخلاص لله أساس الدِّين، وروح التوحيد والعبادة، وهو أن يقصد العبد بعمله كله وجه الله وثوابه وفضله، فيقوم بأُصول الإيهان الستة وشرائع الإسلام الخمس، وحقائق الإيهان التي هي الإحسان، وبحقوق الله، وحقوق عباده، مكملاً لها قاصدًا بها وجه الله والدار الآخرة، لا يريد بذلك رياءً ولا سمعة ولا رياسة، ولا دنيا، وبذلك يتم إيهانه وتوحيده.

ومن أعظم ما ينافي هذا مراءاة الناس والعمل لأجل مدحهم وتعظيمهم، أو العمل لأجل الدنيا، فهذا يقدح في الإخلاص والتوحيد.

واعلم أن الرياء فيه تفصيل:

فإِنْ كان الحامل للعبد على العمل قصد مراءاة الناس، واستمر على هذا القصد الفاسد، فعمله حابط وهو شرك أصغر، ويخشى أن يتذرع به إلى الشرك الأكبر.

وإِن كان الحامل على العمل إِرادة وجه الله مع إِرادة مراءاة الناس، ولم يقلع عن الرياء بعمله، فظاهر النصوص أيضًا بطلان هذا العمل.

وإِن كان الحامل للعبد على العمل وجه الله وحده، ولكن عرضَ له الرياء في أَثناء عمله، فإِن دفعه وخلص إخلاصه لله لم يضره، وإِن ساكنه واطمأن إليه نقص العمل، وحصل لصاحبه من ضعف الإيمان والإخلاص بحسب ما قام في



قلبه من الرياء، وتقاوم العمل لله وما خالطه من شائبة الرياء.

والرياء آفة عظيمة ، ويحتاج إلى علاج شديد، وتمرين النفس على الإخلاص، ومجاهدتها في مدافعة خواطر الرياء والأغراض الضارة، والاستعانة بالله على دفعها لعلَّ الله يخلص إيهان العبد ويحقق توحيده.

# وأما العمل لأجل الدنيا وتحصيل أغراضها:

فإن كانت إرادة العبد كلها لهذا المقصد، ولم يكن له إرادة لوجه الله والدار الآخرة، فهذا ليسَ له في الآخرة من نصيب.

وهذا العمل على هذا الوصف لا يصدر من مؤمن ، فإِنَّ المؤمن ولو كان ضعيف الإيمان ، لابدَّ أَن يريد الله والدار الآخرة .

وأما من عمل العمل لوجه الله ولأجل الدنيا، والقصدان متساويان أو متقاربان فهذا وإن كان مؤمنًا فإنّه ناقص الإيهان والتوحيد والإخلاص، وعمله ناقص لفقده كمال الإخلاص.

وأما من عمل لله وحده وأخلص في عمله إخلاصاً تامًا ولكنه يأخذ على عمله جُعْلًا ومعلوماً يستعين به على العمل والدِّين، كالجعالات التي تجعل على أعهال الخير، وكالمجاهد الذي يترتب على جهاده غنيمة أو رزق، وكالأوقاف التي تُجعَل على المساجد والمدارس والوظائف الدينية لمن يقوم بها، فهذا لا يضر أخذه في إيهان العبد وتوحيده لكونه لم يرد بعمله الدنيا، وإنَّها أراد الدين وقصدَ أن يكون ما حصل له معيناً له على قيام الدِّين.

ولهذا جعلَ الله في الأموال الشرعية كالزكوات وأموال الفيء وغيرها جزءاً كبيراً لمن يقوم بالوظائف الدينية والدنيوية النافعة، كما قد عرفَ تفاصيل ذلك.

فهذا التفصيل يبين لك حكم هذه المسألة كبيرة الشأن ويوجب لك أن تُنزِل الأُمور منازلها والله أعلم.



# بساب

# مِن أَطاع العلماء والْأَمِرَاء في تحريم مِا أَحلَّ الله أَو تحليل ما حرَّمه فقد اتخذهم أَرباباً

وقال ابن عباس: يوشِكُ أَن تنزلَ عليكم حجارة من السهاء، أقول: قال رسول الله ﷺ، وتقولون: قال أبو بكر وعمر.

وقال أَحمد بن حنبل: عجبتُ لقومٍ عرفوا الإسناد وصحته، ويذهبون إلى رأي سفيان، والله تعالى يقول:

( فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ۚ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ )

أُتدري ما الفتنة الفتنة الشرك، لعله إذا ردَّ بعض قوله أَن يقع في قلبه شيءٌ من الزيغ فيهلك.

وعن عدي بن حاتم: أنَّه سمِعَ النبي ﷺ يقرأ هذه الآية:

( اَتَّحَكُذُوٓا اَحْبَكَادَهُمْ وَرُهْبَكَنَهُمْ أَرْبَكَابًا مِن دُونِ اللَّهِ وَاَلْمَسِيحَ اَبَّ مَرْيَكُمَ وَمَا أَمِرُوٓا إِلَّا لِيَعْبُدُوٓا إِلَنَهُا وَحِدُا لَآ إِلَنَهُ إِلَّاهُوَ سُبْحَكَنَهُ عِكَمًّا يُشْرِكُونَ) [التوبة: ٣١].

فقلتُ له: إِنَّا لسنا نعبدهم. قال: «أَليسَ يُحرِّمونَ ما أَحلَّ الله فتُحرمونه، ويحلُّون ما حرَّمَ الله فتُحلونه». رواه أَحمد والترمذي وحسَّنه (۱).

<sup>(</sup>١) لم أقف عليه في مسند الإمام أحمد، ورواه الترمذي في (السنن) ٥/ ٢٧٨ (كتاب تفسير القرآن) (باب ومن سورة التوبة) حديث رقم (٣٠٩٥) وقال: (هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من حديث عبد السلام بن حرب، وغطيف بن أعين ليس بمعروف في الحديث. اها)، وقد حسنه شيخ الإسلام في الإيان ص (٦٤).



# □ فیه مسائل:

• الأولس : تفسير آية النور.

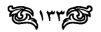
• الثانية: تفسير آية براءة.

• الشالشة: التنبيه على معنى العبادة التي أنكرها عدي.

• الرابعة: تمثيل ابن عباس بأبي بكر وعمر، وتمثيل أحمد بسفيان.

• النامسة: تغير الأحوال إلى هذه الغاية حتى صار عند الأكثر عبادة الرهبان هي أفضل الأعمال وتسمى الولاية، وعبادة الأحبار هي العلم والفقه، ثم تغيّرت الأحوال إلى أن عُبِدَ من دون الله من ليسَ من الصالحين، وعبد بالمعنى الثاني من هو من الجاهلين.





### بساب

# قسول الله تسعىالسي

(أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَرْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُواْ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُواْ إِلَى الطَّغُوتِ وَقَدْ أُمِرُواْ أَن يَكَفُرُواْ بِدِّ وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَن يُضِلَّهُمْ ضَلَالًا بَعِيدًا \* وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَواْ إِلَى مَا أَنزَلَ اللهُ وَإِلَى الرَّسُولِ يُضِلَّهُمْ ضَلَالًا بَعِيدًا \* وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَواْ إِلَى مَا أَنزَلَ اللهُ وَإِلَى الرَّسُولِ يَضِلَهُمْ مُصِيبَةً وَاللهُ اللهُ عَلَيْف إِذَا أَصَلَاتُهُم مُصِيبَةً اللهُ عِمْ اللهُ إِنْ أَرَدُنا إِلَا إِحْسَانًا وَتَوْفِيقًا).

[النساء: ٦٠-٦٢]

وقوله : ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ قَالُوٓاْ إِنَّمَا نَحْنُ مُصْلِحُوكَ ﴾ .

[البقرة: ١١]

وقوله: ( وَلَا نُفُسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِهَا وَٱدْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا ۚ إِنَّ رَحْمَتَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ ٱلْمُحْسِنِينَ) [الأعراف: ٥٦].

( أَفَكُكُمُ ٱلْجَهِلِيَةِ يَبْغُونَ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ ٱللَّهِ خُكُمًا لِقَوْمِ يُوقِنُونَ) [المائدة: ٥٠].

وعن عبدالله بن عمرو، أَنَّ رسول الله ﷺ قال: «لا يُؤمِنُ أَحَدُكُم حتى يكون هواهُ تبعاً لما جئتُ به» (١) . . قال النووي: حديثٌ صحيحٌ ، رويناه في كتاب الحجة بإسناد صحيح .

<sup>(</sup>۱) ذكره النووي في (الأربعين) ص ۱۰۷ وقال: حديث حسن صحيح. اهـ والمراد بكتاب الحجة (کتاب الحجة على تاركي سلوك طريق المحجة) لابن الفتح نصر بن إبراهيم المقدسي. والحديث رواه ابن أبي عاصم (السنة) ۱/۲۱۲ حديث رقم (۱۵) والبغوي (شرح السنة) ۱/۲۱۲ حديث رقم (۱۰۶) من طريق نعيم بن حماد بن عبد الوهاب بن عبد المجيد الثقفي عن هشام بن حسان عن محمد بن سيرين عن عقبة بن أوس عن عبد الله بن عمرو بن العاص مرفوعاً. قال ابن رجب (جامع العلوم والحكم) ص ۳٦٤ متعقباً النووي تصحيح الحديث: (تصحيح هذا الحديث بعيد جدًّا من وجوه:



وقال الشَّعْبي: كان بين رجل من المنافقين ورجل من اليهود خُصومةٌ، فقال اليهودي: نتحاكم إلى مُحمد عرف أنه لا يأخذ الرشوة وقال المنافق: نتحاكم إلى اليهود لعلمه أنهم يأخذون الرِّشوة فاتَّفقا أن يأتيا كاهِناً في جُهينة فيتحاكم إلى اليه، فنزلت: (أَلَمَ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ) [النساء: ٦٠] الآية (١٠).

وقيل: نَزلتْ في رجلين اختصها ، فقال أحدهما: نترافعُ إلى النبي عَلَيْهُ، وقال الآخرُ: إلى كعب بن الأشرف، ثم ترافعا إلى عمر، فذكرَ له أحدهما القصة، فقال الذي لم يرض برسول الله عَلَيْهُ: أكذلك؟ قال: نعم، فضربه بالسيف فقتله (٢).

<sup>□</sup> ١ - منها: أنه حديث ينفرد به نعيم بن حماد المروزي، ونعيم هذا وإن خلفه كان وثقه جماعة من الأثمة، وخرج له البخاري فإن أثمة الحديث كانوا يحسنون به الظن لصلابته في السنة، وتشدده في الرد على أهل الأهواء وكانوا ينسبونه إلى أنه يتهم، ويشبه عليه في بعض الأحاديث، فلما كثر عثورهم على مناكيره حكموا عليه بالضعف. . . وأين كان أصحاب عبد الوهاب الثقفي؟ وأصحاب ابن سيرين؟ عن هذا الحديث حتى ينفرد به نعيم .

<sup>□</sup> ٢ - ومنها: أنه قد اختلف على نعيم في إسناده. ثم حكى الاختلاف.

<sup>□</sup> ٣ - ومنها: أن في إسناده عقبة بن أوس السدوسي البصري ويقال فيه يعقوب بن أوس ثم حكى خلاف العلماء في توثيقه وتضعيفه .

 $<sup>\</sup>Box$  3 - وذكر عن الغلابي في (تاريخه): يزعمون أنه \_ يعني عقبة بن أوس \_ لم يسمع من عبد الله ابن عمرو، و إنها يقول: قال عبد الله بن عمرو، فعلى هذا تكون رواياته عن عبد الله بن عمرو منقطعة . والله أعلم .

<sup>(</sup>١) (جامع البيان) لابن جرير ٥/ ٩٧ من طرق عن داود عن عامر الشعبي مرسلاً.

<sup>(</sup>۲) ذكره معلقاً الواحدي (أسباب النزول) ص ۱۰۷ ـ ۱۰۸ في التحاكم إلى كعب بن الأشرف فقال: وقال الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس: نزلت في رجل من المنافقين. . . فذكره مطولاً، وكذا ذكره معلقاً البغوي (معالم التنزيل ـ بهامش تفسير الخازن المسمى لباب التأويل في معاني التنزيل) ۱/ ۵۰۲ و وجعله عن أبي صالح وابن عباس وهو تحريف. وهذا الإسناد مع تعليقه فيه (الكلبي) وهو محمد بن السائب بن بشر قال ابن حجر (تقريب التهذيب) ٢/ ١٣٢ : (متهم بالكذب ورمي بالرفض).



#### □ فــه مسـائل:

- الأولس : تفسير آية النساء وما فيها من الإعانة على فهم الطاغوت.
  - الثانية: تفسير آية البقرة: ( وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ).
- الثالثة: تفسير آية الأعراف: ( وَلَا نُفُسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِهَا)
  - •الرابعة: تفسير: (أَفَكُكُم الْجُهَلِيَةِ يَبْغُونَ)
  - النامسة: ما قاله الشعبي في سبب نزول الآية الأولى.
    - السادسة: تفسير الإيان الصادق والكاذب.
      - السابعة: قصة عمر مع المنافق.
- الثامنة: كون الإيمان لا يحصل لأحدِ حتى يكون هواه تبعاً لما جاءَ به الرسول

### [التعليعية :]

#### بــاب:

من أطاع العلماء والأمراء في تحريم ما أحلَّ الله أو تحليل ما حرَّمه فقد التخذهم أرباباً

### بــاب:

قول الله تعالى: (أَلَمُ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَرْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُواْ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ)

ووجه ما ذكره المصنف ظاهر، فَإِنَّ الربَّ والإلله هو الذي له الحكم القدري، والحكم الشرعي، والحكم الجزائي، وهو الذي يؤلَّه ويُعبَد وحده لا

<sup>=</sup> وللحديث طريق أخرى عن ابن عباس رواها الواحدي (أسباب النزول) ص ١٠٦ \_ ١٠٧ والطبراني (المعجم الكبير) ١٠١ / ٣٧٣ حديث رقم ١٠٠٥ من طريق أبي اليهان حدثنا صفوان ابن عمرو عن عكرمة عن ابن عباس قال: كان أبو برزة الأسلمي كاهناً يقضي بين اليهود فيها يتنافرون إليه، فتنافر إليه أناس من أسلم فأنزل الله تعالى ﴿ أَلَم تر إلى الذين يزعمون ﴾ إلى قوله (رفيقاً). قال الهيثمي في (مجمع الزوائد) ٧/ ٦: (رجاله رجال الصحيح. اه). وذكره الشيخ مقبل في (الصحيح المسند من أسباب النزول) ص ٥٥.



شريكَ له، ويُطاع طاعةً مطلقةً فلا يُعصى، بحيث تكون الطاعات كلها تبعاً لطاعته، فإذا اتخذَ العبد العلماء والأُمراء على هذا الوجه، وجعلَ طاعتهم هي الأصل، وطاعة الله ورسوله تبعاً لها فقد اتَّخذهم أرباباً من دونِ الله يتألهم ويحاكم إليهم، ويقدِّم حكمهم على حكم الله ورسوله، فهذا هو الكفر بعينه، فإنَّ الحكم كله لله، كما أنَّ العبادة كلها لله.

والواجب على كل أحد أنْ لا يتخِذ غير الله حكماً، وأن يردّ ما تنازع فيه الناس إلى الله ورسوله، وبذلك يكون دين العبد كله لله وتوحيده خالصاً لـوجه الله.

وكل من حاكم إلى غير حكم الله ورسوله فقمد حاكم إلى الطاغوت، وإِنْ زَعَمَ أَنَّه مؤمِنٌ فهو كاذِب.

فالإيهان لا يصح ولا يتم إِلاَّ بتحكيم الله ورسوله في أُصول الدِّين وفروعه، وفي كل الحقوق كما ذكره المصنف في الباب الآخر.

فمن حاكم إلى غيرِ الله ورسول ه فقد اتَّخذَ ذلك ربًّا، وقد حَاكَمَ إلى الطاغوت.





# بساب مَن جَمَدَ شيئاً مِن الأَسماء والصفات

وقول الله تعالى: (وَهُمُ يَكُفُرُونَ بِٱلرَّمْنَٰ قُلْ هُوَ رَبِّى لَآ إِلَهَ إِلَا هُوَ عَلَيْهِ وَوَلَ الله تعالى: (وَهُمُ يَكُفُرُونَ بِٱلرَّمْنَانِ قُلْ هُوَ رَبِّى لَآ إِلَهُ إِلَا هُوَ عَلَيْهِ وَوَكُلُهُ وَاللهِ عَلَيْهِ وَكُلِيهِ مَنَابِ) [الرعد: ٣٠].

وفي صحيح البخاري: قال عليٌّ: حدِّثوا الناسَ بها يعرفون، أُترِيدونَ أَن يُكذَّبَ الله ورَسُولُهُ ؟ (١).

وروى عبدالرَّزاق عن مَعْمر عن ابن طَاوس عن أبيه عن ابن عباس: أنَّه رأى رجلاً انتفض لمَّا سَمِعَ حديثاً عن النبي ﷺ في الصِّفَات استنكاراً لذلك، فقال: ما فَرَقُ هؤلاء؟ يجدون رقَّةً عِندَ مُحْكَمِه، ويَهلكون عند مُتشابهه؟ انتهى (٢).

ولمَّا سمعتْ قُريشُ رسول الله ﷺ يذكُرُ الرحمٰن، أَنكرُوا ذلك، فأَنزلَ الله في الله عليهم: ( وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِٱلرَّمْنَنِّ).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري: كتاب العلم باب من خص بالعلم قوماً دون قومٍ كراهية ألا يفهموا (۱/ ٥٩) حديث رقم (١٢٧).

<sup>(</sup>٢) (المصنف) ٢١/ ٤٢٣ حديث رقم ٢٠٨٩٥ والحديث المشار إليه في (الصفات) رواه عبد الرزاق \_ أيضاً في (المصنف) ٢٠٨٩١ حديث رقم ٢٠٨٩٣ من حديث أبي هريرة \_ رضي الله عنه مرفوعاً: (تحاجت الجنة والنار فقالت النار: أوثرت بالمتكبرين والمتجبرين. وقال الجنة: فهالي لا يدخلني إلا ضعفاء الناس وسقطهم وعرتهم؟ فقال الله للجنة: إنها أنت رحمتي أرحم بك من أشاء من عبادي، وقال للنار: إنها أنت عذابي أعذب بك من أشاء من عبادي، ولكل واحدة منكها ملؤها، فأما النار فإنهم يلقون فيها (وتقول هل من مزيد) فلا تمتل حتى يضع رجله \_ أو قال: قدمه \_ فيها فتقول: قط قط قط، فهنالك تملأ وتنزوي بعضها إلى بعض ولا يظلم الله من خلقه أحداً، وأما الجنة فإن الله ينشئ لها ما شاء. اهـ).



#### □ فىـــه مســائل:

- الأواس : عدم الإيان بجحد شيءٍ من الأسماء والصفات .
  - الثانية: تفسير آية الرعد.
  - الثالثة: ترك التحديث بها لا يفهم السامع.
- الرابعة: ذكر العلة أنه يفضي إلى تكذيب الله ورسوله، ولو لم يتعمد المنكر.
  - الغامسة : كلام ابن عباس لمن استنكرَ شيئاً من ذلك ، وأنَّه أهلكه .

### [التعليدي: ٤]

#### بــاب:

# من جحد شيئاً من الأسماء والصفات

أصل الإِيهان وقاعدته التي ينبني عليها هـ و الإِيهان بـالله، وبـأسهائه، وصفاته .

وكلما قوي علم العبد بذلك وإيمانه به، وتعبّد لله بذلك قوي توحيده، فإذا علم أنّ الله متوحّد بصفات الكمال متفرد بالعظمة والجلال والجمال ليس له في كماله مثيل، أوجب له ذلك أن يعرف ويتحقق أنه هو الإله الحق، وأنّ إلهية ما سواه باطلة، فمن جَحد شيئاً من أسماء الله وصفاته فقد أتى بما يناقض التوحيد وينافيه، وذلك من شعب الكفر.





### بـــاب

# قسول الله تسعالسي

( يَعُرِفُونَ نِعْمَتَ ٱللَّهِ ثُمَّ يُنكِرُونَهَا وَأَكَثَرُهُمُ ٱلْكَفِرُونَ) [النحل: ٨٣].

قال مجَاهِدٌ ما معناه: هو قول الرجل: هذا مالي ورثِتهُ عن آبائي.

وقال عَوْنُ بن عبدالله: لولا فلانٌ لم يكنْ كذا.

وقال ابن قُـتَيْبةَ: يقولون: هذا بِشفَاعةِ آلِهتِنَا.

وقال أبو العباس بعدَ حديث زيد بن خالد الذي فيه: أَنَّ الله تعالى قال: «أَصبحَ من عبادي مُؤمِنٌ بي وكافرٌ (١) ، الحديث وقد تقدَّم وهذا كثيرٌ في الكتاب والسُّنة ، يَذُمُّ سبحانه من يُضِيفُ إنعامَه إلى غيره ويُشْرِكُ به.

قال بعضُ السَّلف: هو كقولهم: كانت الرِّيحُ طيِّبةً، والملاَّحُ حاذِقاً، ونحوِ ذلك مما هو جار على أَلسنة كثير [من الناس].

### □ فــه مسائل:

- الأولس : تفسير معرفة النعمة وإنكارها.
- الثانية: معرفة أنَّ هذا جار على أُلسِنة كثير [من الناس].
  - الثالثة: تسمية هذا الكلام إنكاراً للنعمة.
    - الرابعة: اجتماع الضدين في القلب.

[التعليع: 3]

بساب:

قول الله تعالى: ( يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ ٱللَّهِ ثُمَّ يُنكِرُونَهَا) [النحل: ٨٣].

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه انظر ص (١٠٩) حاشية رقم (٢) (باب ما جاء في الاستسقاء بالأنواء).



الواجب على الخلق إضافة النعم إلى الله قولاً واعترافاً كما تقدَّمَ، وبذلك يتم التوحيد، فمن أَنكرَ نعم الله بقلبه ولسانه فذلك كافرٌ ليس معه من الدِّين شيء.

ومن أقرَّ بقلبه أنَّ النعم كلها من الله وحده، وهو بلسانه تارة يضيفها إلى الله، وتارة يضيفها إلى نفسه وعمله وإلى سعي غيره كما هو جارٍ على ألسنة كثير من الناس، فهذا يجب على العبد أن يتوب منه، وأن لا يضيف النعم إلاَّ إلى موليها، وأن يجاهد نفسه على ذلك ولا يتحقق الإيهان التوحيد إلاَّ بإضافة النعم إلى الله قولاً واعترافاً.

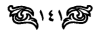
فإِنَّ الشكر الذي هو رأس الإيهان مبني على ثلاثة أركان:

اعتراف القلب بنعم الله كلها عليه وعلى غيره.

والتحدُّث بها والثناء على الله بها .

والاستعانة بها على طاعة المنعم وعبادته، والله أعلم.





# بساب قسول الله تسمالسی

(فَكَلَّ يَجْعَلُواْ لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ) [البقرة: ٢٢]

قال ابن عباس في الآية: الأنداد هو الشِّركُ، أَخفىٰ من دبيب النَّمْلِ على صفاة سوداء في ظلمةِ الليل، وهو أَن تقول: والله وحياتِكَ يا فُلان وحياتي، وتقول: لولا كُلَيْبَةُ هذا لأَتانَا اللصوص، ولولا البطّ في الدار لأتانا اللصوص، وقول البرجل لصاحبه: ما شاءَ الله وشئت، وقول الرجل: لولا الله وفلانٌ، لا تجعل فيها فلاناً، هذا كلَّهُ به شِرْكٌ. رواهُ ابن أبي حاتم (۱۱).

وعن عمرَ بن الخطاب رضي الله عنه ، أنَّ رسول الله ﷺ قال: «مَنْ حَلَفَ بِغَيْرِ الله فقد كَفَر، أو أَشْرَكَ». رواه الترمذي وحسَّنهُ، وصححه الحاكم (٢).

<sup>(</sup>۱) قال ابن كثير (التفسير) ١/ ٥٧ - ٥٨: قال ابن أبي حاتم حدثنا أحمد بن عمرو بن أبي عاصم حدثنا أبي عمرو حدثنا أبي الضحاك بن مخلد أبو عاصم حدثنا شبيب بن بشر حدثنا عكرمة عن ابن عباس في قول الله عز وجل: ﴿ فلا تجعلوا لله أنداداً ﴾ الحديث بنحوه. وفي إسناده (شبيب ابن بشر) وهو النجلي قال ابن حجر (تهذيب التهذيب) ٢٠٢/٤: (قال الدوري عن ابن معين ثقة . . . وقال أبو حاتم: لين الحديث حديث حديث الشيوخ وذكره ابن حبان في الثقات وقال يخطئ كثيراً . اهـ) .

<sup>(</sup>۲) لم أقف عليه عند الترمذي والحاكم عن (عمر بن الخطاب) رضي الله عنه و إنها وقفت عليه عندهما عن ابن عمر، رواه الترمذي (السنن) ٤/ ١١٠ (كتاب النذور والإيهان) (باب ما جاء في كراهية الحلف بغير الله) حديث رقم ١٥٣٥ وقال: هذا حديث حسن. اه. والحاكم في (المستدرك) ١٨/١ (كتاب الأيهان) وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين فقد احتجا بمثل هذا الإسناد وخرجاه في الكتاب، وليس له علة ولم يخرجاه). ورواه في موضع آخر (المستدرك) ٤/ ٢٩٧ (كتاب الأيهان والنذور) وقال: : (هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه. اهـ).



وقال ابن مسعود: لأَنْ أَحْلِفَ بالله كاذباً، أَحبُّ إِليَّ مِن أَنْ أَحْلِفَ بغيره صادقاً (١).

وعن حُذَيْفَةَ رضي الله عنه، أن رسول الله على قال: «لا تقولوا ما شاءَ الله وشي فلانٌ، ولكن قولوا ما شاء الله ثم شاءَ فُلان». رواه أبو داود بسند صحيح (۲).

وجاء عن إبراهيم النَّخعِي: أَنَّهُ يكرهُ: أَعوذُ بالله وبكَ، ويجوز أَن يقول: بالله ثم بِكَ، قال: ويقول: لولا الله ثم فلانٌ، ولا تقولوا: لولا الله وفلانٌ.

#### □ فيه مسائل:

- الأولس : تفسير آية البقرة في الأنداد .
- الثانية : أنَّ الصحابة رضي الله عنهم يفسرون الآية النازلة في الشرك الأكبر بأنَّما تعم الأصغر.
  - الشالشة: أنَّ الحلِف بغير الله شرك.
  - الرابعة: أنَّه إذا حلفَ بغيرِ الله صادقاً فهو أكبر من اليمين الغموس.
    - الخامسة: الفرق بين الواو وثم في اللفظ.

<sup>(</sup>۱) رواه عبد الرزاق (المصنف) ٨/ ٤٦٩ (كتاب الإيهان والندور) (باب الأيهان ولا يحلف إلا بالله). حديث رقم ١٥٩٢٩ من طريق الثوري عن أبي سلمة عن وبرة قال: قال عبد الله ـ لا أدري ابن مسعود أو ابن عمر \_: لأن أحلف بالله كاذباً . . مثله . قال الهيثمي (مجمع الزوائد) ٤/ ١٧٧ : (رواه الطبراني في الكبير ورجاله رجال الصحيح . اهر) وأبو سلمة المذكور في إسناد عبد الرزاق لم أهتد إليه . ورواية الطبراني المشار إليها في (المعجم الكبير) ٩/ ٢٠٥ حديث رقم (١٩٠٨) من طريق مسعر بن كدام عن وبرة بن عبد السرحمن قال: قال عبد الله: لأن أحلف . . . الحديث .

<sup>(</sup>٢) (السنن) ٥/ ٢٥٩ (كتاب الأدب) (باب لا يقال خبثت نفسي) حديث رقم ٤٩٨٠ وسكت عليه أبو داود ثم المنذري في (مختصر سنن أبي داود) ٧/ ٢٧٤.



# [التعليدي :]

بــاب:

قولُ الله تعالى: (فَكَلا تَجَعَلُواْ لِللهِ أَندَادًا وَأَنتُمْ تَعَلَمُونَ).

الترجمة السابقة على قوله تعالى:

( وَمِنَ النَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا) الآية، يقصد بها الشرك الأكبر بأن يجعل لله ندًّا في العبادة والحب والخوف والرجاء وغيرها من العبادات.

وهذه الترجمة المراد بها الشرك الأصغر كالشرك في الألفاظ كالحلف بغير الله ، وكالتشريك بين الله وبين خلقه في الألفاظ كلولا الله وفلان وهذا بالله وبك، وكإضافة الأشياء ووقوعها لغير الله كلولا الحارس لأتانا اللصوص، ولولا الدواء الفلاني لهلكت، ولولا حذق فلان في المكسب الفلاني لما حصل فكل هذا ينافي التوحيد.

والواجب أن تُضَاف الأُمور ووقوعها ونفع الأَسباب إلى إِرادة الله وإلى الله ابتداء، ويُذكر مع ذلك مرتبة السبب ونفعه، فيقول: لولا الله ثم كذا ليعلم أنَّ الأسباب مربوطة بقضاء الله وقدره.

فلا يتم توحيد العبد حتى لا يجعل لله ندًّا في قلبه وقوله وفعله.





### بهاب

# ما جاء فيمن لم يقنع بالحلف بالله

عن ابن عمر: أَنَّ رسول الله عَلَيْهُ قال: «لا تحلِفوا باَبَائِكُمْ، من حُلِفَ بالله فليُصَدِّق، ومن حُلِفَ الله». رواه ابن فليُصَدِّق، ومن حُلِفَ له بالله فلْيَرْضَ، ومن لم يَـرْضَ فليسَ من الله». رواه ابن ماجه بسندٍ حسنِ (١١).

## □ فسه مسائل:

- الأولس: النهى عن الحلف بالآباء.
- الثانية: الأمر للمحلوف له بالله أن يرضى.
  - الثالثة: وعيد من لم يرضَ.

# [التعليدي ا

#### بـــاب:

# ما جاء فيمن لم يقنع بالحلف بالله

ويُراد بهذا إذا توجهت اليمين على خصمك وهو معروف بالصّدق أو ظاهره الخير والعدالة، فإنَّه يتعيَّن عليك الرِضَا والقناعة بيمينه، لأَنَّه ليسَ عندكَ يقين يعارض صدقه.

وما كان عليه المسلمون من تعظيم ربهم وإجلالهم يوجب عليك أن ترضى بالحلف بالله .

<sup>(</sup>۱) (السنن) ۱/ ۲۷۹ (كتاب الكفارات) (باب من حلف له بالله فليرض) حديث رقم ۲۱۰۱ قال البوصيري (مصباح الزجاجة) ۲/ ۱۶۳: (هذا إسناد صحيح رجاله ثقات). وقال الألباني (الإرواء) ٨/ ٣١٤: (هذا إسناد صحيح رجاله ثقات كها قال البوصيري في الزوائد). وفي تصحيح إسناده نظر، لأن فيه (محمد بن عجلان) قال ابن حجر (تقريب التهذيب) ٢/ ١٩٠: (صدوق إلا أنه اختلطت عليه أحاديث أبي هريرة).

وكذلك لو بذلت له اليمين بالله فلم يرضَ إِلاَّ بالحلِف بالطلاق، أو دعاء الخصم على نفسه بالعقوبات، فهو داخلٌ في الوعيد لأَنَّ ذلك سوء أدب وترك لتعظيم الله، واستدراك على حكم الله ورسوله.

وأما من عرفَ منه الفجور والكذب ، وحلف على ما تيقن كذبه فيه ، فإنّه لا يدخل تكذيبه في الوعيد للعلم بكذبه ، وأنّه ليسَ في قلبه من تعظيم الله ما يطمئن الناس إلى يمينه ، فتعين إخراج هذا النوع من الوعيد لأنّ حالته متيقنة والله أعلم .





### بهاب

# قول: ما شاء الله وشنت

عن قُتَيْلَة: أَنَّ يهوديًّا أَتىٰ النبي عَلَيْ فقالَ: إِنَّكُمْ تُشْرِكُونَ، تقولون: ما شاء الله وشئت، وتقولون: والكعَبةِ، فأمرهم النبي عَلَيْهُ إِذَا أَرادُوا أَن يُحلفُوا أَن يقولوا: وربِّ الكعبةِ، وأَن يقولوا: ما شاء الله ثم شئت، رواه النسائيُّ وصححه (١١).

ولابن ماجه ، عن الطُّفيل أَخي عائشة لأُمّها، قال: رأيتُ كأني أتيتُ على نفرٍ من اليهود، قلتُ: إِنَّكُمْ لأَنتُمُ القَوْمُ لولا أَنَّكُمْ تقولون عُزيْرٌ ابنُ الله، قالوا: وأنتم لأَنتُمُ القومُ لولا أَنكُم تقولون: ما شاء الله وشاء محمد، ثم مرَرْتُ بنفرٍ من النصارى، فقلت: إِنَّكم لأَنتُم القومُ لولا أَنكُم تقولون: المسيح ابن الله، قالوا: وأنتم لأَنتُمُ القوم، لولا أَنكم تقولون: ما شاء الله وشاء محمد، فلما أصبحتُ أخبرتُ بها من أخبرتُ ، ثم أتيتُ النبيّ عَلَيْ فأخبرتُ ه قال: «هل أخبرت بها أحداً؟» قلت: نعم، قال: فحمِدَ الله وأَثنى عليه، ثم قال: «أمّا بعد، فإنّا بعد، في إنّا بعد، فإنّا به في بن يُنْ بعد، في إنّا بعد، في إنّا بعد، في إنّا به في بن يُنْ بنا من أخبر منكم، وإنّا من قلتم كلمة كان يَمْنَعْني كذا

<sup>(</sup>١) (السنن) ٧/ ٦ (كتاب الأيهان والنذور) (باب الحلف بالكعبة) ولم أقف على تصحيح النسائي له، وقال ابن حجر (الإصابة في تمييز الصحابة) ٩٤/١٣ : (سنده صحيح. اهـ).

<sup>(</sup>٢) (عمل اليوم والليلة) ص ٥٤٥ ـ ٢٤٥ (النهي أن يقال ما شاء الله وشاء فلان) حديث رقم ٩٨٨ وابن ماجه (السنن) ١/ ٦٨٤ (كتاب الكفارات) (باب النهي أن يقال ما شاء الله وشئت). حديث رقم ٢١١٧ قال البوصيري (مصباح الزجاجة) ٢/ ١٥٠ (هذا إسناد فيه الأجلح بن عبد الله مختلف فيه ضعفه أحمد وأبو حاتم وأبو داود وابن سعد، ووثقه ابن معين والعجلي و يعقوب ابن سفيان، و باقي رجال الإسناد ثقات).



وكذا أَن أَنْهَاكُم عنها، فلا تقولوا: ما شاء الله وشاء محمد، ولكن قولوا: ما شاء الله وحده»(١).

#### □ فسه مسائل:

- الأولس : معرفة اليهود بالشرك الأصغر.
- الثانية: فهم الإنسان إذا كان له هوى.
- الثالثة: قوله ﷺ: «أَجعلتني لله ندّاً». فكيفَ بمن قال: يا أَكرمَ الخلق مالي من أَلوذُ به سواك. والبيتين بعده؟.
  - الرابعة: أنَّ هذا ليس من الشرك الأكبر لقوله: «يمنعني كذا وكذا».
    - الخامسة : أن الرؤيا الصالحة من أقسام الوحى .
    - السادسة: أنها قد تكون سبباً لشرع بعض الأحكام.

## [التعليديّ :]

#### بــاب:

# قول: ما شاء الله وشئت

هذه الترجمة داخلة في الترجمة السابقة (فَ لَا يَجْعَ لُوا لِلَّهِ أَندَادًا).

### NXXX

<sup>(</sup>۱) (السنن) ۱/ ٦٨٥ (كتاب الكفارات) (باب النهي أن يقال ما شاء الله وشنت). حديث رقم ٢١١٨ ولم يسق لفظه، قال البوصيري (مصباح الزجاجة) ٢/ ١٥٢: (هذا إسناد صحيح رجاله ثقات على شرط مسلم).



## بـــاب

# من سب الدهر فقد آذيُ الله

وقول الله تعالى : ( وَقَالُواْ مَا هِيَ إِلَّا حَيَانُنَا ٱلدُّنِيَا نَمُوتُ وَغَيَا وَمَا يُهْلِكُنَا ۚ إِلَّا ٱلدَّهْرُ ۚ وَمَا لَهُ إِلَّا ٱلدَّهْرُ ۚ وَمَا لَهُمْ بِلَالِكَ مِنْ عِلْمٍ ۖ إِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُّونَ ﴾ [الجاثية : ٢٤].

وفي الصحيح عن أبي هريرة عن النبي ﷺ قال: «قال الله تعالى: يُؤذِيني ابنُ آدَمَ، يَسُبُّ الدَّهْرَ، وأَنَا الدَّهْرُ، أُقَلِّبُ اللَّيْلَ والنَّهَارَ»(١). وفي رواية: «لا تَسُبُّوا الدَّهْرَ، فإنَّ الله هُوَ الدَّهْرُ»(٢).

### □ فيه مسائل:

- الأولس : النهي عن سب الدهر.
  - الثانية: تسميته أذى لله.
- الشالشة: التأمُّل في قوله: «فإِنَّ الله هو الدَّهر».
- الرابعة: أنه قد يكون سابًا ولو لم يقصده بقلبه.

## [التعليان ا

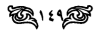
#### بساب:

# من سبُّ الدهر فقد سبُّ الله

وهذا واقع كثير في الجاهلية، وتبعهم على هذا كثير من الفساق والمجان والحمقى، إذا جرت تصاريف الدهر على خلاف مرادهم جعلوا يسبون الدهر

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري: كتاب التفسير تفسير سورة الجاثية باب ( وَمَا يُمُلِكُنَا إِلَا ٱلدَّهَرُ أَ) (١٨٢٥- ١٨٢٥) رقم (٤٥٤٩) ومسلم: كتاب الألفاظ من الأدب باب النهي عن سب الدهر (١٨٢٢) رقم (٢٤٤٦).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم: كتاب الألفاظ من الأدب باب النهي عن سب الدهر (١٧٦٣/٤) حديث رقم (٢٤٦٦) عن أبي هريرة رضى الله عنه .



والوقت، وربها لعنوه. وهذا ناشيء من ضعف الدين ومن الحمق والجهل العظيم، فإنَّ الدهر ليس عنده من الأمر شيء، فإنَّه مدبَّرٌ مصرَّفٌ والتصاريف الواقعة فيه تدبير العزيز الحكيم، ففي الحقيقة يقع العيب والسب على مدبره.

وكما أنَّه نقص في الدِّين فهو نقصٌ في العقل، فيه تزداد المصائب ويعظم وقعها ويغلق باب الصبر الواجب، وهذا مُنافٍ للتوحيد.

أما المؤمِن فإنه يعلم أنَّ التصاريف واقعة بقضاء الله وقدره وحكمته، فلا يتعرض لعيب ما لم يعبه الله ولا رسوله، بل يرضى بتدبير الله ويسلم لأمره وبذلك يتم توحيده وطمأنينته.





## بساب

# التسمى بقاضى القضاة ونحوه

في الصحيح عن أبي هريرة عن النبي ﷺ قال: «إِنَّ أَخْنَعَ اسمٍ عندَ الله، رجلٌ تسمَّى مَلِكَ الأَملاكِ، لا مَالِكَ إِلَّا الله»(١).

قال سُفيان: مثلُ شَاهَانْ شَاهُ.

وفي رواية: «أَغْيَظُ رَجُل على الله يومَ القيامةِ وأَخْبَثُهُ» (٢).

قوله: «أُخْنَعَ» يعني: أُوْضَع.

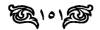
## □ فيه مسائل:

- الأولس : النهى عن التسمى بملك الأملاك.
- الثانية: أنَّ ما في معناه مثله كما قال سفيان.
- الشالشة: التفطن للتغليظ في هذا ونحوه، مع القطع بأن القلب لم يقصد معناه.
  - الرابعة: التفطن أنَّ هذا لإجلال الله سبحانه.

### N. K. M.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري: كتاب الأدب باب أَبغض الأسهاء إلى الله (٥/ ٢٢٩٢) حديث رقم (٥٨٥٣). ومسلم: كتاب الآداب باب تحريم التسمي بملك الأملاك، وبملك الملوك، (٣/ ١٦٨٨) حديث رقم (٢١٤٣).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم: كتاب الآداب باب تحريم التسمي بملك الأملاك وبملك الملوك (۳/ ١٦٨٨) حديث رقم (۲۱٤٣). وتمام الحديث: «وأغيظه عليه رجل كان يسمى ملك الأملاك لا ملك الا الله».



### بساب

# احترام أُسماء الله تعالى، وتغيير الاسم لأُجل ذلك

عن أبي شُرَيْح: أنَّه كان يكنى أبا الحكم، فقال له النبي عَلَيْمَ: «إِنَّ الله هو الحكمُ ، وإليه الحُكُمُ»، فقال: إِنَّ قومي إِذَا اختلفوا في شيء أَتوني فَحَكَمتُ بينهم، فرضي كلا الفريقين، فقال: «ما أحسنَ هذا! فها لَكَ من الوَلَدِ؟» قلتُ: شريحٌ، ومسلمٌ، وعبدالله، قال: «فمن أَكبَرُهُم؟». قلت: شريحٌ، قال: «فأنتَ أبو شريح». رواه أبو داود وغيره (١١).

### □ فيه مسائل:

- الأولس : احترام صفات الله وأسهاء الله ولو لم يُقصَد معناه .
  - الثانية: تغيير الاسم لأجل ذلك.
  - الشالشة: اختيار أكبر الأبناء للْكُنية.

### [التعليمي : ]

### بساب:

# التسمي بقاضي القضاة ونحوه

# وباب احترام أسماء الله، وتغيير الاسم لذلك

وهاتان الترجمتان من فروع الباب السابق، وهو أنَّه يجب أَن لا يُجعَل لله ندُّ في النيات والأقوال والأَفعال، فلا يسمى أحدُّ باسم فيه نوع مشاركة لله في أسمائه وصفاته، كقاضي القضاة وملك الملوك ونحوها، وحاكم الحكام، أَو بأبي الحكم

<sup>(</sup>۱) (السنن) ٥/ ٢٤٠ (كتاب الأدب) (باب في تفسير الاسم القبيح) حديث ٤٩٥٥ ورواه \_ أيضاً \_ النسائي (السنن) ٢٢٠ \_ ٢٢٧ (كتاب آداب القضاء) (باب إذا حكم وا رجلاً فقضى بينهم). وسكت عليه أبو داود ثم المنذري (مختصر سنن أبي داود) ٧/ ٢٥٤ وفي إسناده (يزيد ابن المقدام بن شرع) قال ابن حجر (تقريب التهذيب) ٢/ ٣٧١: (صدوق أخطأ عبد الحق في تضعيفه). فالإسناد لأجله حسن لذاته.



ونحوه، وكل هذا حفظٌ للتوحيد ولأسماء الله وصفاته، ودفعٌ لوسائل الشرك حتى في الألفاظ التي يُخشى أَن يُتدرَّجَ منها إلىٰ أَن يُظنَّ مشاركة أحدٍ لله في شيء من خصائصه وحقوقه.





## بـــاب

# مِن هزلَ بشيء فيه ذكر الله أَو القرآنِ أَو الرسول

وقول الله تعالى : ( وَلَ بِن سَأَلْتَهُمْ لَيَقُولُنَ إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُّ قُلَ أَبِاللَّهِ وَءَايَنِهِ وَرَسُولِهِ عَكُنْتُمُ تَسْتَهْ زِءُونَ [التوبة: ٦٥].

وعن ابن عمر ومحمد بن كعب وزيد بن أسلم وقت ادة \_ دخل حديث بعضهم في بعض \_ أنّه قال رجلٌ في غزْوة تَبُوك: ما رأينا مثل قُرَّائنا هؤلاء، أرْغَبُ بطونا، ولا أَكْذَبُ أَلْسُنا، ولا أَجْبَنُ عند اللِّقاءِ، يعني رسولَ الله عَيْ وأصحابه القُرَّاء، فقال له عَوْفُ بن مالِك: كَذَبت، ولكنك مُنَافِقٌ، لأُحبِرَنَّ رسول الله عَيْ فَذهبَ عوفٌ إلى رسول الله، عَيْ وقد ارتحلَ وركِبَ نَاقتَهُ. فقال: يا رسول الله، إنّها كُنّا للرّجلُ إلى رسول الله عَيْ وقد ارتحلَ وركِبَ نَاقتَهُ. فقال: يا رسول الله، إنّها كُنّا نخوضُ ونتحدَّثُ حَديثَ الركْبِ نقطعُ به عناء الطريق، قال ابن عمر: كأني انخوضُ ونلعبُ، فيقول له رسول الله عَيْ وإنّ الحِجَارة تنكبُ رِجْلَيْه، وهو يقول: إنّها كُنّا نخوضُ ونلعبُ، فيقول له رسول الله عَيْ الله عَلْهُ الله عَيْ الله عَلَا الله عَيْ الله عَيْ الله عَيْ الله عَيْ الله عَيْ الله عَلْهُ الله عَلَيْ الله عَيْ الله عَنْهُ الله عَلْهُ الله عَيْ الله عَيْ الله عَيْ الله عَلْهُ الله عَنْهُ الله عَلَا الله عَلْهُ الله عَلْهُ الله عَلَا الله عَلَا الله عَلْهُ الله عَلَا الله عَلَا الله عَلْهُ الله عَلَا اللهُ عَلَا الله عَلَا اللهُ

( أَبِاللَّهِ وَءَايَنَاهِ وَ وَرَسُولِهِ كُنُتُمْ تَسْتَهْزِءُونَ \* لَا تَعْنَاذِرُوا ۚ قَدْ كَفَرْتُمُ بَعْدَ إِيمَانِكُو ۗ ) [سورة النوبة: ٦٥-٢٦]. ما يَلْتَفِتُ إِليه وما يزيدُهُ عليه (١).

#### □ فسه مسائل:

- الأولس : وهي العظيمة أنَّ من هزلَ بهذا ، أنَّه كافر.
- الثانية : أنَّ هذا تفسير الآية فيمن فعلَ ذلك كائناً من كان .

<sup>(</sup>۱) حدیث ابن عمر رواه ابن جریر (جامع البیان عن تأویل آي القرآن ـ محمود شاکر) ۱۲ / ۳۳۳ حدیث رقم ۱۲۹۱۲، وحدیث حمد بن کعب رواه ابن جریر حدیث رقم ۱۲۹۱۲، وحدیث زید بن أسلم رواه ابن جریر حدیث رقم ۱۲۹۱۱ وحدیث ۱۲۹۱۱ وحدیث ۱۲۹۱۱ وحدیث ۱۲۹۱۵ وحدیث ۱۲۹۱۵



- الثالثة : الفرق بين النميمة وبين النصيحة لله ولرسوله .
- المابعة: الفرق بين العفو الذي يجبه الله، الغلظة على أعداء الله.
  - الخامسة: أنَّ من الاعذار مالا ينبغي أن يُقبَل.

[التعليدي ا

#### بــاب:

# مِن هزلَ بشيء فيه ذكر الله أو القرآن أو الرسول

أي فإن هذا مناف للإيهان بالكلية، ومخرج من الدين. لأن أصل الدين الإيهان بالله وكتبه ورسله.

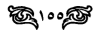
ومن الإيهان تعظيم ذلك، ومن المعلوم أنَّ الاستهزاء والهزل بشيء من هذه أَشد من الكفر المجرد، لأنَّ هذا كفر وزيادة احتقار وازدراء.

فإِنَّ الكفار نوعان: معرضون ومعارضون.

فالمعارض المحارب لله ورسوله، القادح بالله وبدينه ورسوله أُغلظ كفراً وأُعظم فساداً.

والهازل بشيء منها من هذا النوع.





# بساب

# ما جاء في قول الله تعالى

( وَلَكِنِ ۚ أَذَقَٰنَكُ رَحْمَةً مِّنَّا مِنْ بَعْدِ ضَرَّآءَ مَسَّتَهُ لَيَقُولَنَّ هَاذَا لِى وَمَآ أَظُنُّ ٱلسَّاعَةَ قَايِمَةً وَلَهِن رُّجِعْتُ إِلَىٰ رَبِّق إِنَّ لِى عِندَهُ لَلْحُسْنَى ۚ فَلَنُنَيِّئَنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِمَا عَمِلُواْ وَلَنُذِيقَنَّهُم مِّنْ عَذَابٍ غَلِيظٍ) [نصلت: ٥٠].

قال مجاهد: هذا بعملي، وأَنا محقوقٌ به.

وقال أبن عباس: يُريدُ من عندي.

وقوله : ( قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَى عِلْمٍ عِندِئَّ) [القصص: ٧٨].

قال قتادة: على علم مني بوجـوهِ المكاسب وقال آخرون: على علم من الله أَنِّ له أَهلٌ وهذا معنى قول مجاهد: أُوتيتُهُ على شرفٍ.

وعن أبي هريرة، أنَّه سمع رسول الله ﷺ يقول: «إِنَّ ثلاثةً من بني إسرائيل: أَبْرَصَ وأَقْرَعَ وأَعْمَى، فأرادَ الله أن يبتليَهُمْ، فبعث إليهم مَلَكاً، فأتَى الأَبرَصَ فقال: أيُّ شَيءٍ أحبُ إليك؟ قال: لونٌ حسنٌ وجلدٌ حسنٌ، ويَذهبُ عني الذي قد قدرني الناسُ به، قال: فمسحهُ، فذهبَ عنه قَذَرُهُ، فأعطيَ لوناً حسناً وجلداً حسناً، قال: فأيُ المال أحبُ إليك؟ قال: الإبلُ أو البقرُ - شكَّ إسحاق - فأعطيَ ناقَةً عُشَراء، فقال: بارك الله لك فيها.

قال: فَاتَىٰ الْأَقْرَعَ، فقال: أَيُّ شيءٍ أَحبُّ إِليكَ؟ قال: شَعْرٌ حسن، ويذهب عنى الذي قد قَذَرني الناسُ به، فمسحهُ فذهب عنه، وأُعطيَ شَعْراً حسناً، فقال: أَيُّ المال أَحبُ إِليك؟ قال: البقرُ، أَو الإِبلُ، فأُعْطَيَ بَقَرَةً حَامِلاً، قال: باركَ الله لك فيها. قال: وأتىٰ الأعمى فقال: أي شيءٍ أَحبُ إليك؟ قال: أن يَرُدَّ الله إليّ بَصري، فأُبصرَ به الناس، فمسحهُ فردَّ الله إليه بصره، قال: فأيُ



المال أَحبُّ إِليك؟ قال: الغنَمُ، فأُعطيَ شاةً والداً، فأَنتجَ لهٰذَانِ وولَّد هذا، فكان لهذا وادٍ من الإبل ، ولهذا وادٍ من البقر، ولهذا وادٍ من الغنم.

قال: ثم إنّه أتى الأبرص في صورته وهيئته، فقال: رجلٌ مسكينٌ وابن سبيل قد انقطعت بي الحبالُ في سفري، فلا بلاغ لي اليوم إلاّ بالله ثم بك، أَسْأَلُكَ بالذي أعطَاك اللون الحسن والجلد الحسن والمال بعيراً أَتبلَّغُ به في سفري، فقال: الْحُقُوقُ كثيرةٌ، فقال له: كأني أعرفك ، أَلاَ تَكُنْ أَبرصَ يقذركَ الناسُ فقيراً، فأعطاك الله عن وجل المال؟ فقال: إِنّها وَرثْتُ هذا المال كابراً عن كابر، فقال: إنْ كنتَ كاذِباً فصَيّركَ الله إلى ما كُنْتَ.

قال: وأَتىٰ الأَقْرَعَ في صورته، فقال لـه مثل ما قال لهذا، وردَّ عليه مثل ما ردَّ عليه هذا، فقال: إِنْ كنتَ كاذِباً فصَيَّركَ الله إِلىٰ ما كنت.

قال: ثم أنه أتى الأعمى في صورته، فقال: رَجُلٌ مسكينٌ وابْنُ سَبيل، قد انقطعت بي الحبالُ في سفري، فلا بلاغ لي اليومَ إِلاَّ بالله ثُمَّ بك، أَسْأَلُكَ بالَّذي ردَّ عليك بَصَرَكَ شاةً أَتبلَّغُ بها في سفري، فقال: قَد كنتُ أَعمى فردَّ الله إِليَّ بصري، فَخذْ ما شِئْت، ودَعْ ما شِئت، فوالله لا أَجْهَدُكَ اليوم بشيءٍ أَخذْتَهُ لله، فقال: أَمْسِكْ مالكَ، فإنها ابْتلِيتُمْ، فقد رضي الله عنك وسخِطَ على صَاحِبَيْكَ». أَخرجاه (۱).

## □ فيـه مسـائل:

<sup>•</sup> الأولس: تفسير الآية.

<sup>•</sup> الثانية: ما معنى : (لَيَقُولَنَّ هَلَا لِي).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري: كتاب الأنبياء باب حديث أبرص وأعمى وأقرع بني إسرائيل (٣/ ١٢٧٦) حديث رقم حديث رقم (٣٢٧٧). ومسلم: كتاب الزهد والرقائق (٤/ ٢٢٧٥ ـ ٢٢٧٧) حديث رقم (٢٨٦٥)



• الثالثة: ما معنى قوله: (إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَىٰ عِلْمٍ عِندِيٌّ).

• الرابعة: ما في هذه القصة العجيبة من العِبَر العظيمة.

#### [التعليدي :]

بــاب:

قول الله تعالى: ( وَلَ إِنْ أَذَقْنَاهُ رَحْمَةً مِّنَّا مِنْ بَعْدِ ضَرَّآءَ مَسَّتُهُ).

مقصود هذه الترجمة أنّ كل من زَعَمَ أنّ ما أُوتِيَهُ من النعم والرزق فهو بكده وحذقه وفطنته، أو أنّه مستحق لذلك لما يظن له على الله من الحق فإنّ هذا مناف للتوحيد لأنّ المؤمن حقًا من يعترف بنعم الله الظاهرة والباطنة ويثني على الله بها، ويضيفها إلى فضله وإحسانه، ويستعين بها على طاعته ولا يرى له حقًا على الله، وإنّها الحق كله لله، وأنّه عبد محض من جميع الوجوه، فبهذا يتحقق الإيمان والتوحيد، وبضده يتحقق كفران النعم، والعجب بالنفس والإدلال الذي هو من أعظم العيوب.





# بساب قسول الله تعالسی

( فَلَمَّا ءَاتَنْهُمَا صَلِحًا جَعَلَا لَهُ شُرَكًا ءَ فِيمَا ءَاتَنْهُمَا فَتَعَلَى ٱللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ).

[الأعراف: ١٩٠]

قال ابن حَزْمٍ: اتَّفَقُوا على تحريم كلِّ اسم مُعبَّد لغيرِ الله، كعبد عمرو، وعبدِ الكعبةِ، وما أَشبه ذلك، حاشا عبدَ المطَّلب<sup>(١)</sup>.

وعن ابن عباس في الآية: قال: لمَّا تغشَّاها آدَمُ حملت، فأتاهما إبليس فقال: إني صاحِبُكُمَا اللّه يَ أُخرِجتكما من الجنةِ لَتُطيعاني أو لأَجْعلنَّ له قرنيْ إبل فيخرُجُ من بطنِكِ فيشقُّه، ولأَفعلنَّ ولأَفعلنَّ، يُحَوِّفُها، سمِّياهُ عبدَ الحارث، فأبيا أن يُطيعاه، فقال مثل قوله، فأبيا أن يطيعاه، فخرج ميتًا، ثم حملت، فأتاهما، فقال مثل قوله، فأبيا أن يطيعاه، فخرجَ ميتًا، فأتاهما فذكرَ لهما، فأدركهما حبُّ الولد، فسمَّياهُ عبدالحارث، فذلك قوله: (جَعلاللهُ شُركاً مَ فِيما مَا تَنهُ مَا اللهُ واه ابن أبي حاتم (٢).

وله بسندٍ صحيحٍ عن قتادة، قال: شركاء في طاعته، ولم يكن في عبادته.

وله بسند صحيح عن مجاهد، في قوله:

( لَبِنْ ءَاتَيْتَنَا صَلِحًا) [الأعراف: ١٨٩].

<sup>(</sup>١) وذلك لأن تسميته بهذا الإسم لا محذور فيها، لأنَّ أصله من عبودية الرق.

<sup>(</sup>۲) ذكره ابن كثير (التفسير) ۲/ ۲۷٥ من طريق عبد الله بن المبارك عن شريك عن خصيف عن سعيد بن جبير عن ابن عباس في قوله تعالى ﴿ فلما آناهما صالحاً ﴾ [ الأعراف : ١٩٠] ثم قال : (وكأنه \_ والله أعلم \_ أصله مأخوذ من أهل الكتاب، فإن ابن عباس رواه عن أبي بن كعب كما رواه ابن أبي حاتم حدثنا أبي حدثنا أبو الجماهر حدثنا سعيد \_ يعني ابن بشير \_ عن عقبة عن قتادة عن مجاهد عن ابن عباس عن أبي بن كعب قال : لما حملت حواء أتاها الشيطان). وقال ابن كثير: (وهذه الآثار يظهر عليها \_ والله أعلم \_ أنها من آثار أهل الكتاب . اه \_) وقال في بيان المراد في هذا السياق : (وأما نحن فعلى مذهب الحسن البصري \_ رحمه الله \_ في هذا وأنه ليس المراد من هذا السياق آدم وحواء وإنها المراد من ذلك المشركون من ذريته . اه \_) .



قال: أَشفقا أَن لا يكون إنساناً.

وذكر معناه عن الحسن وسعيد وغيرهما.

### □ فیــه مسـائل:

- الأولس : تحريم كل اسم معبد لغير الله .
  - **الثانية**: تفسير الآية.
- الشالشة: انَّ هذا الشرك في مجرد تسمية لم تقصد حقيقتها.
  - الرابعة: انَّ هبة الله للرجل البنت السوية من النعم.
- الخامسة: ذكر السلف الفرق بين الشرك في الطاعة والشرك في العبادة.

#### [التمليحية ا

### بــاب:

قول الله تعالى: ( فَلَمَّا ءَاتَنهُ مَا صَلِحًا جَعَلَا لَهُ شُرَكَّاءَ فِيمَا ءَاتَنهُمَأً).

مقصود الترجمة أنَّ من أنعم الله عليهم بالأولاد، وكمَّل الله النعمة بهم بأن جعلهم صالحين في أبدانهم، وتمام ذلك أن يصلحوا في دينهم، فعليهم أن يشكروا الله على إنعامه وأن لا يُعبِّدُوا أولادَهم لغير الله، أو يضيفوا النعم لغير الله، فإنَّ ذلك كفران للنعم مناف للتوحيد.





# بساب قسول الله تصالسی

( وَيِلَّهِ ٱلْأَسْمَآءُ ٱلْحُسَّنَى فَأَدْعُوهُ بِهَمَّا وَذَرُواْ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسْمَنَ بِدَّء) الآية.

[الأَعراف: ١٨٠]

ذكرَ ابنُ أَبِي حاتم (١) عن ابن عباس: ( يُلْحِدُونَ فِي آَسَمَنَ مِدُ): يُشْرِكُون. وعنه: سَمُّوا الَّلات من الإله، والعُزَّى من العَزيز.

وعن الأعمش: يُدخلون فيها ما ليسَ منها.

## □ فسه مسائل:

- الأولس : إثبات الأسماء .
- الثانية : كونها حسني .
- الشالشة : الأمر بدعائه بها .
- •الرابعة: ترك من عارض من الجاهلين الملجدين.
  - الذامسة: تفسير الإلحاد فيها.
    - السادسة : وعيد من ألحَدَ .

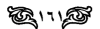
#### [التعليدي :]

#### ىــاب:

قول الله تعالى: (وَيِلَّهِ ٱلْأَسْمَآهُ ٱلْحُسْنَىٰ).

أصل التوحيد إثبات ما أثبته الله لنفسه، أو أثبته له رسوله من الأسماء الحسنى، ومعرفة ما احتوت عليه من المعاني الجليلة، والمعارف الجميلة، والتعبُّد لله بها ودعاؤه بها.

<sup>(</sup>۱) (الدر المنثور) ٣/ ١٤٩ وفيه (واللات من الله. . . ).



فكل مطلب يطلبه العبد من ربه من أمور دينه ودنياه. فليتوسل إليه باسم مناسب له من أسماء الله الحسنى، فمن دعاه لحصول رزق فليسأله باسمه الرزاق، ولحصول رحمة ومغفرة فباسمه الرحيم الرحن البر الكريم العفو الغفور التواب ونحو ذلك.

وأفضل من ذلك أن يدعوه بأسمائه وصفاته دعاء العبادة، وذلك باستحضار معاني الأسماء الحسنى وتحصيلها في القلوب حتى تتأثّر القلوب بآثارها ومقتضياتها، وتمتلىء بأجلّ المعارف.

فمثلاً أسماء العظمة والكبرياء والمجد والجلال والهيبة تملأ القلوب تعظيماً لله وإجلالاً له.

وأسماء الجمال والبر والإحسان والـرحمة والجود تملأ القلب محبة لله وشوقـاً له وحمداً له وشكراً.

وأسماء العزّ والحكمة والعلم والقدرة تملأ القلب خضوعاً لله وخشوعاً وانكساراً بين يديه.

وأسماء العلم والخبرة والإحاطة والمراقبة والمشاهدة تملأ القلب مراقبة لله في الحركات والسكنات وحراسة للخواطر عن الأفكار الردية والإرادات الفاسدة.

وأسماء الغنى واللطف تملأ القلب افتقاراً واضطراراً إليه، والتفاتاً إليه كل وقت، في كل حال.

فهذه المعارف التي تحصل للقلوب بسبب معرفة العبد بأسمائه وصفاته، وتعبُّده بها لله لا يحصِّل العبد في الدنيا أجلَّ ولا أَفضلَ ولا أَكملَ منها، وهي أَفضل العطايا من الله لعبده، وهي روح التوحيد وروحه.

ومن انفتح له هذا الباب انفتح له باب التوحيد الخالص، والإيهان الكامل الذي لا يحصل إلا للكُمَّل من الموحِّدين.



وإثبات الأسماء والصفات هو الأصل لهذا المطلب الأعلى.

وأَما الإلحاد في أسماء الله وصفاته فإنَّه ينافي هذا المقصد العظيم أعظم منافاة.

# والإلحاد أُنواع :

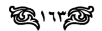
إِما أَن ينفي الملحد معانيها كما تفعله الجهمية ومن تبعهم.

وإما بتشبيهها بصفات المخلوقين كما يفعله المشبهة من الرافضة وغيرهم.

وإما بتسمية المخلوقين بها كما يفعله المشركون حيث سموا اللات من الإله، والعزى من العزيز، ومناة من المنان، فاشتقوا لها من أسماء الله الحسنى، فشبهوها بالله ثم جعلوا لها من حقوق العبادة ما هو من حقوق الله الخاصة.

فحقيقة الإلحاد في أسماء الله هو الميل بها عن مقصودها لفظاً أو معنى، تصريحاً أو تأويلاً أو تحريفاً، وكل ذلك منافٍ للتوحيد والإيمان.





## بساب

# لا يُقال: السلام على الله

في الصحيح عن ابن مسعود رضي الله عنه، قال: كُنَّا إِذَا كُنَّا مع النبي ﷺ في الصلاة قلنا: السلام على الله من عباده، السلام على فلان وفلان، فقال النبي ﷺ: «لا تقولوا السلام على الله، فإنَّ الله هو السلام»(١).

#### □ فسه مسائل:

- الأولس: تفسير السلام.
  - **الثانية:** أنَّه تحية.
- الثالثة: أنَّها لا تصلح لله.
  - •الرابعة: العلة في ذلك.
- الخامسة: تعليمهم التحية التي لا تصلح لله.

# [التعليمية :]

#### باب:

# لا يُقال السلام على الله

وقد بيَّن ﷺ هذا المعنى بقوله: «فإنَّ الله هو السلام»، فهو تعالى السلام السالم من كل عيب ونقص، وعن مماثلة أحد من خلقه له، وهو المسلِّم لعباده من الآفات والبليات، فالعباد لن يبلغوا ضره فيضروه، ولن يبلغوا نفعه فينفعوه، بل هم الفقراء إليه، المحتاجون إليه في جميع أحوالهم، وهو الغني الحميد.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري: كتاب صفة الصلاة باب ما يتخير من الدعاء بعد التشهد وليس بواجب (۱/ ۲۸۷) حديث رقم (۸۰۰). ومسلم: كتاب الصلاة باب التشهد في الصلاة (۱/ ۳۰۱\_ ۲۸۷) حديث رقم (۲۰۲).



## بياب

# قول: اللهم اغفر لي ان شئتَ

في الصحيح عن أبي هريرة أنَّ رسول لله ﷺ قال: «لا يقُلْ أَحدُكم: اللهمَّ اغفر لي إنْ شِئتَ، ليعزِمِ المسألة فإنَّ الله لا مُكْرِهَ لهُ (١٠).

ولمسلم: «وليُعْظِمِ الرغبةَ فإِنَّ الله لا يتعاظمه شيء أَعطاه»(٢).

### □ فسه مسائل:

- الأولس : النهي عن الاستثناء في الدعاء.
  - الثانية: بيان العلة في ذلك.
  - الشالشة: قوله: «ليعزم المسألة».
    - الرابعة : إعظام الرغبة .
    - الخامسة: التعليل لهذا الأمر.

### [التعليدي :]

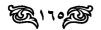
#### بــاب:

# قول: اللهم اغفر لي إن شِئتَ

الأمور كلها وإنْ كانت بمشيئة الله وإرادته، فالمطالب الدينية كسؤال الرحمة والمغفرة، والمطالب الدنيوية المعينة على الدِّين كسؤال العافية والرزق وتوابع ذلك، قد أُمِرَ العبد أَن يسألها من ربه طلباً ملحّاً جازماً، وهذا الطلّب عين العبودية ومحلها.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري: كتاب المدعوات باب ليعزم المسألة فإنّه لا مكره له (٥/ ٢٣٣٤). حديث رقم (٥٩٨٠). ومسلم: كتاب المذكر والدعاء باب العزم بالمدعاء ولا يقل إن شئت (٤/ ٢٠٦٣) حديث رقم (٢٦٧٩).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم: كتاب المذكر والدعاء باب العزم بالدعاء ولا يقل إن شئت (٢٠٦٣) حديث رقم (٢٦٧٩).



ولا يتم ذلك إِلاَّ بالطلب الجازم الذي ليسَ فيه تعليق بـالمشيئة، لأَنَّه مأمورٌ به، وهو خيرٌ محضٌ لا ضررَ فيه، والله تعالى لا يتعاظمه شيء.

وبهذا يظهر الفرق بين هذا وبين سؤال بعض المطالب المعينة التي لا يتحقق مصلحتها ومنفعتها، ولا يجزم أن حصولها خير للعبد. فالعبد يسأل ربه ويعلقه على اختيار ربه له أصلح الأمرين، كالدُّعاء المأثور: «اللهم أحيني إذا كانت الحياة خيراً لي، وتوفني إذا علمت الوفاة خيراً لي». وكدعاء الاستخارة.

فافهم هذا الفرق اللطيف البديع بين طلب الأُمور النافعة لمعلوم نفعها وعدم ضررها، وأنَّ الدَّاعي يجزم بطلبها ولا يعلقها، وبين طلب الأُمور التي لا يدري العبد عن عواقبها، ولا رجحان نفعها على ضررها، فالدَّاعي يعلقها على اختيار ربه الذي أحاط بكل شيء علماً وقدرةً ورحمةً ولطفاً.





# بساب

# لا يَقول: عبدي وأمتي

في الصحيح عن أبي هريرة، أنَّ رسول الله ﷺ قال: «لا يَقُلْ أَحدُكُم أَطْعِم ربك، وضِّىءْ ربك، ولْيَقُل: سيدي ومولاي، ولا يقل أَحدُكُم: عبدي وأمتي، وليقل: فتاي وفتاتي وغُلامي»(١).

#### □ فسه مسائل:

- الأولس : النهي عن قول : عبدي وأمتى .
- الثانية: لا يقول العبد ربي، ولا يُقال له: أطعم ربك.
  - الثالثة: تعليم الأول قول: فتاي وفتاتي وغلامي.
    - الرابعة: تعليم الثاني قول: سيدي ومولاي.
- الخامسة: التنبيه للمراد، وهو تحقيق التوحيد حتى في الألفاظ.

#### [التعليصية ٤]

### بــاب:

# لا يقل عبدي وأمتي

وهذا على وجه الاستحباب أن يعدِل العبد عن قول عبدي وأمتي إلى فتاي وفتات، تحفظاً عن اللفظ الذي فيه إيهام ومحذور ولو على وجه بعيد، وليس حراماً، وإنّما الأدب كمال التحفّظ بالألفاظ الطيبة التي لا توهم محذوراً بوجه. فإنّ الأدب في الألفاظ دليلٌ على كمال الإخلاص، خصوصاً هذه الألفاظ التي هي أمسّ بهذا المقام.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري: كتاب العتق باب كراهية التطاول على الرقيق (۲/ ۹۰۱) حديث رقم (۲/ ۲٤۱). ومسلم: كتاب الألفاظ من الأدب باب حكم إطلاق لفظة العبد والأمة والمولى والسيد (٤/ ١٧٦٤) حديث رقم (٢٢٤٩).



# بساب لا يرد من سأل بالله

عن ابن عمر رضي الله عنهما، قال: قال رسول الله على «من سأل بالله فأعطُوهُ، ومن استعاذَ بالله فأعيذوه، ومن دعاكم فأجيبوه، ومن صَنَعَ إليكم معروفاً فكافئوه، فإنْ لم تجدوا ما تكافئونه فادعوا له حتى تروا أنّكم قد كافأتموه». رواه أبو داود والنسائي بسندٍ صحيح(۱).

### □ فیه مسائل:

- الأولس : إعاذة من استعاذ بالله.
  - الثانية: إعطاء من سألَ بالله.
    - الشالشة : إجابة الدعوة .
- الرابعة: المكافأة على الصنيعة.
- الخامسة : أنَّ الدعاء مكافأة لمن لم يقدِر إلاَّ عليه .
  - السادسة : قوله : «حتى تروا أنكم قد كافأتموه» .

#### MXX M

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود (السنن) ۲/ ۳۱۰ (كتاب الزكاة) (باب عطية من سأل بالله) حديث رقم ۱۹۷۲ والنسائي (السنن) ٥/ ٨٢ (كتاب الزكاة) (باب من سأل بالله عز وجل) والحاكم في (المستدرك) / ۱۸۲ وقال: (هذا حديث صحيح على شرط الشيخين). وقال الذهبي: (على شرطها). والحديث سكت عليه أبو داود ثم المنذري (مختصر سنن أبي داود) ٣/ ٢٥٣ وإسناده رجاله ثقات ليس فيه إلا ما يخشى من عنعنة الأعمش له عن مجاهد.



# بساب لا يسأل بوجه الله الاّ الجنة

عن جابر، قال: قال رسول الله ﷺ: «لا يُسْأَلُ بِوَجهِ الله إِلاَّ الجنة». رواه أَبو داود (١٠).

#### □ فيــه مسـائل:

- الأولس : النهي عن أن يُسأَل بوجه الله إلاَّ غاية المطالب .
  - الثانية: إثبات صفة الوجه.

[التمليحيّ :]

بــاب:

لا يرد من سألَ بالله

وباب لا يسأل بوجه الله إلَّا الجنة

الباب الأول خطاب للمسؤول: وأنَّه إذا أدلى على الإنسان أحد بحاجة وتوسل إليه بأعظم الوسائل، وهو السؤال بالله، أن يجيبه احتراماً وتعظيماً لحقّ الله، وأداءً لحقّ أخيه حيث أدلى بهذا السبب الأعظم.

**والباب الثاني خطاب للسائل:** وأنَّ عليه أن يحترم أسماء الله وصفاته، وأن لا يسأل شيئاً من المطالب الدنيوية بوجه الله، بل لا يسأل بوجهه إلاَّ أهم المطالب وأعظم المقاصد وهي الجنة بها فيها من النعيم المقيم، ورضا الرب والنظر

<sup>(</sup>۱) (السنن) ۲/ ۳۰۹ - ۳۱۰ (كتاب الزكاة) (باب كراهية المسألة بوجه الله تعالى). حديث رقم ١٦٧١ قال المنذري (مختصر السنن) ۲/ ۲۵۲: (في إسناده سليهان بن معاذ قال المدارقطني: سليهان بن معاذ وهو سليهان بن قرم . . . تكلم فيه غير واحد). وقال المناوي (فيض القدير) ٦/ ٤٥١: (قال في المهذب: سليهان بن معاذ قال ابن معين: ليس بشيء . وقال عبد الحق وابن القطان: ضعيف . اهه ) .

إلى وجهه الكريم والتلذذ بخطابه، فهذا المطلب الأسنى هو الذي يسأل بوجه الله.

وأَما المطالب الدنيوية والأُمور الدنيئة وإِنْ كانَ العبد لا يسألها إِلاَّ من ربه فإنَّه لا يسألها بوجهه.





# بساب ما جساء في اللسو

وقولِ الله تعالى : ( يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ مَّا قُتِلْنَا هَا هُنَّا).

[آل عمران: ١٥٤]

وقولهِ : ( ٱلَّذِينَ قَالُواْ لِإِخْوَنِهِمْ وَقَعَدُواْ لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُواْ ﴾ [آل عمران : ١٦٨].

في الصحيح عن أبي هريرة، أنَّ رسول الله ﷺ قال: «احْرَضْ على ما يَنْفَعُكَ، واستَعِنْ بالله، ولا تَعْجِزَنَّ، وإِن أَصابَكَ شيءٌ فلا تقُل: لو أني فعلتُ كذا لكانَ كذا وكذا. ولكن قُلْ: قَدَّرَ الله وما شاء فعل، فإنَّ لو تفتَحُ عَمَلَ الشيطان»(١).

### □ فيه مسائل:

- الأولس : تفسير الآيتين في آل عمران .
- الثانية: النهي الصريح عن قول: «لو» إذا أصابك شيء.
  - الشالشة: تعليل المسألة بأنَّ ذلك يفتح عمل الشيطان.
    - الرابعة: الإرشاد إلى الكلام الحسن.
  - الذامسة: الأمرُ بالحرص على ما ينفع، مع الاستعانة بالله.
    - السادسة: النهي عن ضد ذلك وهو العجز.

### [التعليص: 3]

#### بــاب:

### ما جاء في اللو

اعلم أنَّ استعمال العبد للفظة: «لو» تقع على قسمين: مذموم ومحمود.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم: كتاب القدر باب في الأمر بالقوة وترك العجز والاستعانة بالله وتفويض المقادير لله (١) رواه مسلم: كتاب القدر باب في الأمر بالقوة وترك المؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن القومن الفعيف وفي كل خير، أحرص...».



أما المذموم فأن يقع منه أو عليه أمرٌ لا يحبه فيقول: لو أني فعلتُ كذا لكان كذا، فهذا من عمل الشيطان، لأن فيه محذورين:

أحدهما: أنها تفتح عليه باب الندم والسخط والحزن الذي ينبغي له إغلاقه، وليسَ فيها نفع.

الشاني: أَنَّ فِي ذلك سوء أَدَب على الله وعلى قدره فإنَّ الأُمور كلها والحوادث دقيقها وجليلها بقضاء الله وقدره، وما وقع من الأُمور فلابدَّ من وقوعه، ولا يمكن رده، فكأن في قوله: لو كان كذا أَو لو فعلت كذا كان كذا، نوع اعتراض ونوع ضعف إيمان بقضاء الله وقدره.

ولا ريب أنَّ هذين الأمرين المحذورين لا يتم للعبـد إِيمـان ولا توحيـد إِلاَّ بتركهما .

وأما المحمود من ذلك فأن يقولها العبد تمنيًا للخير.

كقوله ﷺ: «لو استقبلت من أمري ما استدبرت ما سقت الهدي ولأهللت بالعمرة»(١).

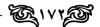
وقوله في الرجل المتمني للخير: «لو أَنَّ لي مثل مال فلان لعملت فيه مثل عمل فلان»(٢٠).

و «لو صَبَرَ أَخي موسى لقصَّ الله علينا من نبأهما» (٣). أي في قصته مع الخضر.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري، كتاب الحج، باب تقضي الحائض المنسك كلها إلاً الطواف بالبيت (۲/ ۹۵۵ - 0۹۵) حديث رقم (۱۵۹۸). ومسلم: كتاب الحج باب بيان وجوه الإحرام (۲/ ۸۸۳ - ۸۸۳) حديث رقم (۱۲۱٦). وهو جزء من حديث طويل عن جابر بن عبد الله رضي الله عنها.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (السنن) ٤/ ٥٦٢ (كتاب الزهد) (باب ما جاء مثل الدنيا مثل أربعة نفر) حديث ٢٣٢٥ وقال: حسن صحيح. اهـ.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري: كتاب الأنبياء باب حديث الخضر مع موسى عليها السلام (٣/ ١٢٤٦ ـ ١٢٤٨) رقم (٣٢٢٠). ومسلم: كتاب الفضائل، باب فضائل الخضر عليه السلام (١٢٤٨) وهو جزء من حديث طويل عن أبي بن كعب رضى الله عنه.



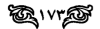
وكما أَنَّ (لو) إِذَا قالها متمنيًّا للخير فهو محمود. فإذا قالها متمنياً للشر فهو مذموم.

فاستعمال (لو) تكون بحسب الحال الحامل عليها.

إِنْ حَمَلَ عليها الضجَر والحزن وضعف الإِيهان بالقضاء والقَدَر أَو تمنَّى الشركان مذموماً.

وإن حملَ عليها الرغبة في الخير والإرشاد والتعليم كان محموداً ولهذا جعلَ المُصنِّفُ الترجمة محتملة للأمرين.





## بهاب

# النهي عن سبّ الريح

عن أُبِيِّ بن كعب رضي الله عنه ، أَنَّ رسولَ الله ﷺ قال : «لا تَسُبُّوا الرِّيحَ ، فإذا رأَيْتُم ما تكرهون فقولوا : اللَّهُمَّ إِنَّا نَسْأَلُكَ من خير هذه الريح وخير ما فيها ، وخير ما أُمِرَتْ به ، ونعوذ بك من شرِّ هذه الريح ، وشَرِّ ما فيها ، وشرِّ ما أُمِرَتْ به ». صححه الترمذي (١) .

### □ فــه مسائل:

- الأولس : النهى عن سبِّ الريح .
- الثانية: الإرشاد إلى الكلام النافع إذا رأى الإنسان ما يكره.
  - الثالثة: الإرشاد إلى أنَّها مأمورة.
  - •الرابعة: أنَّها قد تؤمَر بخير، وقد تؤمَرُ بشر.

### [التطبيع :]

# بساب:

# النهي عن سبِّ الريح

وهذا نظير ما سبقَ في سبّ الدهر، إلاَّ أَن ذلك الباب عام في سب جميع حوادث الدهر، وهذا خاص بالريح، ومع تحريمه فإنّه حمق وضعف في العقل والرأي، فإن الريح مصرفة مدبرة بتدبير الله وتسخيره فالسابّ لها يقع سبه على من صرفها، ولولا أنّ المتكلم بسب الريح لا يخطر هذا المعنى في قلبه غالباً لكان الأمر أفظع من ذلك، ولكن لا يكاد يخطر بقلب مسلم.

<sup>(</sup>۱) (السنن) ٤/ ٥٢١ (كتاب الفتن) (باب النهي عن سب الرياح) حديث رقم ٢٢٥٢ وقال: هذا حديث حسن صحيح. اه.. وقال: وفي الباب عن عائشة، وأبي هريرة، وعثمان بن أبي العاص، وأنس، وابن عباس، وجابر، قلت: وفي إسناد حديث أبي (محمد بن فضيل) قال ابن حجر (تقريب التهذيب) ٢/ ٢٠١: (صدوق. اه.).



# بساب قـول الله تـعـالـــی

( يَظُنُّونَ بِاللَّهِ عَيْرَ الْحَقِّ ظَنَّ الْلَهِ عِلِيَّةً يَقُولُونَ هَل لَنَا مِنَ الْأَمْرِ مِن شَيْءً قُلَ إِنَّ الْأَمْرِ كَلَهُ لِلَّهِ يَخْفُونَ فِى أَنفُسِهِم مَّا لَا يُبَدُونَ لَكَ يَقُولُونَ لَوَ كَانَ لَنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ مَّا الْأَمْرِ شَيْءٌ مَّا الْأَمْرِ شَيْءٌ مَّا اللَّهُ مُن اللَّهُ مَا لَكَ يَقُولُونَ لَوَ كَانَ لَنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ مَّا اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا فِي مُنْهُ فِي بُيُوتِكُمْ لَكِرْزَ ٱلَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ ٱلْقَتْلُ إِلَى مَضَاجِعِهِمُّ مَا فَي عُدُورِ مَن مَا فِي عُلُومِكُمُ وَاللَّهُ عَلِيمُ إِنَاتِ ٱلصَّدُورِ ) وَلِيَبْتَلِى ٱللَّهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ وَلِيمَحِصَ مَا فِي قُلُومِكُمُ وَاللَّهُ عَلِيمُ إِنْ اللَّهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ وَلِيمَحِصَ مَا فِي قُلُومِكُمُ وَاللَّهُ عَلِيمُ إِنَا اللَّهُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْ اللَّهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ وَلِيمَحِصَ مَا فِي قُلُومِكُمُ وَاللَّهُ عَلِيمُ إِنَّالَةً عَلِيمُ اللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ وَلِيمَحِصَ مَا فِي قُلُومِكُمُ وَاللَّهُ عَلِيمُ إِنَّالَةً عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ فَا لَوْ صُدُورِكُمُ مَ وَلِيمُ عَلَيْهُ فِي اللَّهُ عَالِيمُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ الْفَائِهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ الْفَائِلِيمُ الللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللللَّهُ عَلَيْهُ الللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ إِلَيْهُ الللَّهُ عَلَيْهُ الللَّهُ عَلَيْهُ اللللَّهُ عَلَيْهُ الللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ الللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ الللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللْفَائِمُ الْمُعَلِيمُ اللْفَائِلُومِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللْفَائِمُ اللْمُعَلِيمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللْمُؤْمِنَ اللْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنُ اللَّهُ ال

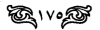
وقوله: (الظَّانِّينَ بالله ظَنَّ السَّوْءِ، عليهمْ دائرَةُ السَّوْءِ) [الفتح: ٦].

قال ابن القيم في الآية الأولى:

فُسِّرَ هذا بأنَّه سبحانه لا يَنصرُ رسوله وأَنَّ أَمره سيضمحل، وفُسِّرَ بظنهم أَنَّ ما أَصابهم لم يكن بقدر الله وحكمته، ففسر بإنكار الحكمة وإنكار القدر، وإنكار أن يتم أمر رسوله ﷺ وأن يظهره على الدين كله، وهذا هو ظنّ السوء، الذي ظنّهُ المنافقون والمشركون في سورة الفتح، وإنها كان هذا ظن السوء لأنه ظن غير ما يليق به سبحانه، وما يليق بحكمته وحمده ووعده الصادق.

فمن ظن أنه يُديلُ الباطل على الحق إدالةً مستقرةً يضمحل معها الحق، أو أنكر أن يكون قدره لحكمة بالغة النكر أن يكون قدره لحكمة بالغة يستحق عليها الحمد، بل زعم أنَّ ذلك لمشيئة مجردة، فذلك ظن الذين كفروا، فويلٌ للذين كفروا من النار.

وأكثر الناس يظنون بالله ظن السوء فيها يختصُّ بهم، وفيها يفعله بغيرهم، ولا يَسْلَم من ذلك إِلاَّ من عرَفَ الله وأسهاءه وصفاته وموجب حكمته وحمده.



قليعتن اللبيب الناصح لنفسه بهذا، وليتب إلى الله ويستغفره من ظنّه بربه ظنّ السوء.

ولو فتشتَ من فتشت لـرأيتَ عنده تعنتاً على القـدَرِ وملامةً له، وأنَّـه كان ينبغي أَن يكون كذا وكذا، فمستقِلُّ ومُستكْثِرٌ، وفتش نفسَك: هل أَنت سالم؟

فإن تَنْجُ منها تَنْجُ من ذي عظيمةٍ

# وإلا فإني لا إخالُكَ ناجياً

## □ فيه مسائل:

- الأولس : تفسير آية آل عمران .
  - الشانية: تفسير آية الفتح.
- الثالثة : الإخبار بأن ذلك أنواع لا تحصر.
- الرابعة: أنه لا يسلم من ذلك إلا من عرف الأسماء والصفات وعرف نفسه.

#### [التمليحيّ ا

#### بـــاب:

# قول الله تعالى: ( يَظُنُّونَ بِٱللَّهِ غَيْرَ ٱلْحَقِّ ظَنَّ ٱلْجَهِلِيَّةُ)

وذلك أنه لا يتم للعبد إيهان ولا توحيد حتى يعتقد جميع ما أخبر الله به من أسهائه وصفاته وكهاله أسهائه وصفاته وكهاله وصفاته وكهاله وتصديقه بكل ما أخبر به، وأنه يفعله، وما وعد به من نصر الدين، وإحقاق الحق، وإبطال الباطل، فاعتقاد هذا من الإيهان، وطمأنينة القلب بذلك من الإيهان.

وكل ظن ينافي ذلك فإنه من ظنون الجاهلية المنافية للتوحيد ، لأنَّها سوء ظن بالله ونفي لكهاله وتكذيب لخبره وشك في وعده. والله أعلم.



# بساب

# ما جاء في منكري القدَر

وقال ابن عمر: والذي نَفْسُ ابن عمر بيده، لو كان لأَحَدِهِمْ مثل أُحُدِ ذَهَباً، ثم أَنفقه في سبيل الله ما قبله الله منه، حتى يُؤْمِنَ بالقَدَرِ. ثم استدلَّ بقول النبي ﷺ: «الإيمانُ أَن تُؤْمِنَ بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، وتؤمنَ بالقدرِ خَيْرهِ وشرِّه». رواه مسلم (١١).

وعن عُبَادة بن الصَّامِت: أَنَّه قال لابنه: يا بُنَيَّ، إِنَّكَ لن تجدَ طعمَ الإيهان حتى تعلمَ أَنَّ ما أَصابَكَ لم يكُنْ لِيُخْطِئَكَ، وما أَخطالَكَ لم يكن لِيُصيبكَ، سمعت رسول الله عَلَيْ يقول: "إِنَّ أَوَّل ما خَلَقَ الله القَلَمَ، فقال له: اكْتُبْ، فقال: رَبِّ وماذا أَكْتُب؟ قال: اكتُبْ مقاديرَ كُلِّ شيءٍ حتى تقوم الساعةُ». يا فقال: رَبِّ وماذا أَكْتُب؟ يقول: " من ماتَ على غيرِ هذا فليس مِني "(٢).

وفي رواية لأحمد: «إِنَّ أُوَّلَ ما خلق الله تعالى القَلَم، فقال له: اكْتُب، فَجَرَى في تلك الساعة بها هو كائنٌ إِلىٰ يوم القيامة»(٣).

وفي رواية لابن وَهْبِ: قـال رسول الله ﷺ: «فمن لم يُؤْمِنْ بـالقدر خيره وشرِّهِ أَحْرَقَهُ الله بالنَّارِ»(٤٠).

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم: كتاب الإيمان باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان ووجوب الإيمان بإثبات قدر الله . . . (۱/ ٣٦، ٣٨) حديث رقم (٨) . جزء من حديث جبريل المشهور وهو في صحيح مسلم من حديث عمر بن الخطاب وأبي هريرة رضي الله عنهما .

<sup>(</sup>٢) رواه بـاللفظ المذكور أبـو داود في (السنن) ٥/ ٧٦ (كتـاب السنـة) (باب في القـدر) حـديث رقم ٥ ٤٧٠ سكت عنـه أبو داود ثم المنـذري في (مختصر سنن أبي داود ٧/ ٦٩ وله طـرق كثيرة يصح ١٩ . انظر (السنة) لابن أبي عاصم ١/ ٤٨ ـ ٤٩ .

<sup>(</sup>٣) (المسند) ٥/ ٣١٧ من حديث عبادة بن الصامت.

<sup>(</sup>٤) (القدر) لابن وهب ص ١٢١ حديث رقم ٢٦ من طريق عمر بن محمد أن سليهان بن مهران حدثه قال: قال عبادة بن الصامت. . . الحديث و إسناده منقطع بين (سليهان بن مهران) وهو الأعمش وكان مولوده أول إحدى وستين . (تهذيب التهذيب) ٢٢٣/٤ وبين (عبادة بن الصامت) وقد توفي سنة أربع وثلاثين (التقريب) ص ٢٩٢.



وفي المسند والسُّننِ عن ابن الدَّيْلَمِيِّ، قال: أَتيتُ أُبِيَّ بن كعب، فقلتُ له في نفسي شيءٌ من القَدر، فحدَّثني بشيءٍ، لعلَّ الله يُذهبهُ من قلبي، فقال: «لو أَنفقت مثل أُحُدِ ذهباً ما قبلهُ الله منك حتى تُوْمِنَ بالقدر، وتعلمَ أَنَّ ما أَصَابَكَ لم يكُن لِيُصيبَكَ، ولو مُتَّ على غير هذا لكنتَ من يكُن ليُحيبَكَ، ولو مُتَّ على غير هذا لكنتَ من أهلِ النار»، قال: فأتيتُ عبدالله بن مسعود، وحُذيفَةَ بن اليان، وزيدَ بن ثابت، فكلُّهُمْ حدَّثني بمثلِ ذلك عن النبي ﷺ. حديث صحيحٌ، رواه الحاكم في صحيحه (۱).

### □ فیـه مسـائل:

- الأولس : بيان فرض الإيمان بالقدر.
  - الثانية: بيان كيفية الإيان به.
- الشالشة: إحباط عمل من لم يؤمن به .
- الرابعة: الإخبار بأن أحداً لا يجد طعم الإيمان حتى يؤمِن به.
  - النامسة: ذكر أول ما خلقَ الله.
  - السادسة: أنَّه جرى بالمقادير في تلكَ السَّاعة إلى قيام الساعة.
    - السابعة: براءته على للم يؤمن به .
    - الثامنة: عادة السلف في إزالة الشبهة بسؤال العلماء.
- التاسعة: أنَّ العلماء أجابوه بما يزيل شبهته، وذلك أنَّهم نسبوا الكلام إلى رسول الله عَلَيْةِ فقط.

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود (السنن) ٥/ ٥٥ (كتاب السنة) (باب في القدر) حديث رقم ٢٩٩ وابن ماجة (السنن) ١/ ٢٩ ــ ٣٠ (المقدمة) (باب في القدر) حديث رقم ٧٧ والإمام أحمد (المسند) ٥/ ٨٢، ولم أقف عليه في (المستدرك) للحاكم ولعله أراد ابن حبان في (صحيحه) (موارد الظهآن) ص ٤٥٠ حديث رقم ١٨١٧، قال المنذري في (مختصر السنن) ٧/ ٦٩: (وفي إسناده سعيد بن سنان الشيباني، وثقه يحيى بن معين وغيره، وتكلم الإمام أحمد وغيره). وقال فيه ابن حجر في (تقريب التهذيب) ١/ ٢٩٨: (صدوق له أوهام). وصححه الألباني في تخريج (السنة) لابن أبي عاصم ١/ ٢٩٨.



## [التطبيع :]

# بــاب:

# ما جاء في منكري القدر

قد ثبتَ بالكتاب والسنة وإجماع الأُمة: أنَّ الإِيهان بالقدر أَحد أركان الإِيهان، وأنَّه ما شاء الله كان، وما لم يشأ لم يكن، فمن لم يؤمن بهذا فإنَّه ما آمن بالله حقيقة.

فعلينا أَن نُؤمِن بجميع مراتب القدر: فنؤمن أَنَّ الله بكل شيء عليم، وأَنَّه كتب في اللوح المحفوظ جميع ما كان وما يكون إلى يوم القيامة وأنَّ الأُمور كلها بخلقه وقدرته وتدبيره.

ومن تمام الإيمان بالقدر: العلم بأنَّ الله لم يجبر العباد على خلاف ما يريدون بل جعلهم مختارين لطاعتهم ومعاصيهم.





## بساب

# ما جاء في المصورين

عن أبي هريـرة رضي الله عنه، قال: قـال رسول الله ﷺ: «قال الله تعالى: ومَن أَظْلَمُ مِمَّن ذَهَبَ يَخْلُقُ كخلقي، فَلْيخلُقوا ذرَّةً، أَو لِيَخلُقوا صَبَّةً، أَو لِيَخلُقوا شعيرةً». أُخرجاه (١٠).

ولهم عن عائشة رضي الله عنها، أنَّ رسول الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله عنها، أنَّ رسول الله على الله عنها ال

ولهما عن ابن عباس، سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: «كُلُّ مُصوِّرٍ في النار، يُجِعَلُ لَهُ بِكُلِّ صُورَةٍ صَوَّرَهَا نَفْسٌ يُعذَّبُ بها في جهنم»(٣).

ولهما عنه مرفوعاً: «من صوَّرَ صورةً في الدنيا كُلِّفَ أَنْ يَنفُخَ فيها الرُّوحَ، وليس بنافخٍ»(٤).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (الصحيح) ٢/ ٢٧٤٧ (كتاب التوحيد) (باب قول الله تعالى: ﴿والله خلقكم وما تعملون﴾ حديث رقم ٧١٢٠. ومسلم: كتاب اللباس والزينة باب تحريم تصوير صورة الحيوان وتحريم اتخاذ ما فيه صور غير ممتهنة بالفرش ونحوه . . . . (٣/ ١٦٧١) رقم (٢١١١).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري: كتماب اللباس باب ما وطيء من التصاوير (٥/ ٢٢٢١) حديث رقم (٢) (٥٦١٠). ومسلم: كتماب اللباس والزينة باب تحريم تصوير صورة الحيوان.... (٣/ ١٦٦٨) حديث رقم (٢١٠٦).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري: كتاب البيوع باب بيع التصاوير التي ليس فيها روح (٢/ ٧٧٥) حديث رقم (٢) رواه البخاري: كتاب اللباس والزينة باب تحريم تصوير صورة الحيوان. . . (٣/ ١٦٧٠ ـ ١٦٧١) حديث رقم (٢١١٠) واللفظ لمسلم.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري: كتاب اللباس باب من صور صورة كلف أن ينفخ فيها وليس بنافخ (٥) رواه البخاري: كتاب اللباس والزينة باب تحريم تصوير صورة الحيوان. . . (٣/ ١٦٧١) حديث رقم (٢١١٠).



ولمسلم عن أبي الهيَّاجِ: قال: قال لي عليٌّ: أَلا أَبْعَثُكَ على ما بعثني عليه رسول الله ﷺ: «أَن لا تَدَعَ صورةً إِلاَّ طَمَستَها، ولا قبراً مُشْرِفاً إِلاَّ سَوَّيته»(١).

#### □ فسه مسائل:

- الأولس : التغليظ الشديد في المصورين .
- الثانية: التنبيه على العلة وهو ترك الأدب مع الله لقوله: «ومَن أَظلمُ ممن ذهبَ يخلق كخلقى».
  - الشالشة: التنبيه على قدرته وعجزهم لقوله: (فليخلقوا ذرّةً) أو (شعيرةً).
    - الرابعة: التصريح بأنَّهم أشدّ الناس عذاباً.
    - الذامسة : أنَّ الله يخلق بعدد كل صورة نفساً يعذب بها المصور في جهنم .
      - السادسة: أنَّه يكلف أن ينفخ فيها الروح.
        - السابعة: الأمر بطمسها إذا وجدت.

### [التمليحيّ :]

#### بــاب:

# ما جاء في المصورين

وهذا من فروع الباب السابق أنه لا يحل أن يجعل لله ندًا في النيات والأقوال والأفعال، والندّ المشابه ولو بوجه بعيد.

ف اتخاذ الصور الحيوانية تشبه بخلق الله، وكذب على الخلقة الإللهية، وتمويه وتزوير، فلذلك زجر الشارع عنه.

#### N. K. M.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم: كتاب الجنائز باب الأمر بتسوية القبر (٢/ ٦٦٦) حديث رقم (٩٦٩).



# بساب ما جاء في كثرة الطف

وقول الله تعالى: ﴿ وَٱحْفَ ظُوَّا أَيْمَانَكُم ﴾ [المائدة: ٨٩].

عن أبي هريرة رضي الله عنه، قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «الحَلِفُ مَنفَقَةٌ للسِّلعةِ، مَمْحَقةٌ لِلكَسب». أخرجاه (١١).

وعن سلمان، أنَّ رسول الله ﷺ قال: «ثلاثةٌ لا يُكلِّمهُم الله ولا يُنزكِّيهم وله يُنزكِّيهم وله يُنزكِّيهم عذابٌ أَليم: أُشَيْمِطُ زانٍ، وعائلٌ مُستَكبِرٌ، ورجلٌ جعلَ الله بِضاعَتهُ، لا يشتري إلاَّ بِيمينهِ، ولا يبيع إلاَّ بِيمينه». رواه الطبراني بسندٍ صحيح (٢).

وفي الصحيح عن عمران بن حُصَينِ رضي الله عنه، قال: قال رسول الله عنه ، قال: قال رسول الله عنه ، قال: هذر الله عمران: فلا الله عنه ، قُمَّ الذينَ يَلُونَهُم ، ثُمَّ الذينَ يَلُونَهُم - قال عمران: فلا أَدْرِي أَذَكَرَ بعد قَرْنِهِ مرتين أو ثلاثة؟ \_ ثم إِنَّ بعدَكُم قومٌ يَشْهدُونَ ولا يُستَشْهدون، ويَخونون ولا يُؤْمَنون، ويَنذِرون ولا يُوفون، ويَظهَرُ فيهمُ السَّمَنُ » (٣) .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري: كتباب البيوع بباب يمحق الله الربا ويُربي الصدقات (٢/ ٧٣٥) حديث رقم (١٩٨١). ومسلم: كتاب المساقاة باب النهي عن الحلف في البيع (٣/ ١٢٢٨) حديث رقم (٦٩٨١). في البخاري: محقة للبركة، وفي مسلم: محقة للربح.

<sup>(</sup>٢) (المعجم الكبير) ٦/ ٣٠١ حديث رقم ٢١١٦ و(المعجم الصغير) ٢/ ٢١ من طريق سعيد بن عمرو الأشعثي حدثنا حفص بن غياث عن عاصم الأحول عن أبي عثمان النهدي عن سلمان الفارس مرفوعاً وقال: لم يروه عن عاصم الأحفص. قال الهيثمي (مجمع الزوائد) ٤/ ٧٨: (رواه الطبري في الثلاثة إلا أنه قال في (الصغير) و(الأوسط): ثلاثة لا يكلمهم الله، ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم. فذكره ورجاله رجال الصحيح. اها ولفظه في (الكبير): ثلاثة لا ينظر الله إليهم يوم القيامة: أشيمط زان . . . الحديث.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري: كتاب فضائل أصحاب النبي هي ، باب فضائل أصحاب النبي هي ، البني الله النبي الله النبي الله (٣٤٥٠)، حديث رقم (٣٤٥٠). ومسلم: كتاب فضائل الصحابة باب فضل الصحابة ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم (٤/ ٩٦٤) حديث رقم (٢٥٣٥).



وفيه عن ابن مسعود، أَن النبي ﷺ قال: «خَيْرُ النَّاس قَرْنِي، ثُمَّ اللذينَ يَلِي قَالِ: «خَيْرُ النَّاس قَرْنِي، ثُمَّ اللذينَ يلونهم، ثمَّ يَجِيءُ قَوْمٌ تَسْبِقُ شَهادَةُ أَحَدِهمْ يمينَهُ، ويَمينُهُ شَهَادَتُهُ (١).

وقال إِبراهيم: كانوا يَضْربونَنا على الشَّهادَةِ والعهد ونحن صِغَارٌ.

# □ فیه مسائل:

- الأولس : الوصية بحفظ الأيان.
- الثانية: الإخبار بأنَّ الحلف منفقة للسلعة محقة للبركة.
- الشالشة: الوعيد الشديد فيمن لا يبيع إلا بيمينه ولا يشتري إلا بيمينه.
  - الرابعة: التنبيه على أنَّ الذنب يعظم مع قلة الدَّاعي.
    - الخامسة: ذم الذين يحلفون ولا يستحلفون.
- السادسة : ثناؤه ﷺ على القرون الثلاثة أو الأربعة وذكر ما يحدث بعدهم .
  - السابعة : ذمّ الذين يشهدون ولا يستشهدون .
  - الشامنة : كون السلف يضربون الصغار على الشهادة والعهد.

#### [التعليدي :]

#### بــاب:

#### ما جاء في كثرة الحلف

أصل اليمين إنها شرعت تأكيداً للأمر المحلوف عليه، وتعظيماً للخالق، ولهذا وجبَ أَن لا يُحلَف إلا بالله، وكان الحلف بغيره من الشرك.

ومن تمام هذا التعظيم أن لا يحلف بالله إلا صادقاً.

ومن تمام هذا التعظيم أن يحترم اسمه العظيم عن كثرة الحلف، بالكذب وكثرة الحلف تنافي التعظيم الذي هو روح التوحيد.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري: كتاب فضائل أصحاب النبي على باب فضائل أصحاب النبي (٣/ ١٣٣٥) حديث رقم (٣/ ٣٤٥). ومسلم: كتاب فضائل الصحابة باب فضل الصحابة ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم (٢/ ١٩٦٣) حديث رقم (٢٥٣٣) (٢١٠).



#### بساب

# ما جاء في ذمة الله وذمة نبيه

وقوله تعالى: (وَأُوْفُواْ بِعَهْدِ ٱللَّهِ إِذَا عَنهَدَتُمْ وَلَا نَنقُضُواْ ٱلْأَيْمَانَ بَعْدَ وَوَلِهُ تَعالَى: (وَأُوْفُواْ بِعَهْدِ ٱللَّهِ إِذَا عَنهَدَتُمْ وَلَا نَنقُضُواْ ٱلْأَيْمَانَ بَعْدَ وَوَلِهُ مَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ ٱللَّهَ عَلَيْكُمْ كَفِيلًا إِنَّ [النحل: ٩١].

عن بُرَيْدَة، قال: كان رسول الله عَيَيه إذا أُمَّر أميراً على جيش، أو سَرِية أوصاه بتقوى الله، ومن معه من المسلمين خيراً. فقال: «اغْزُوا بسم الله في سبيل الله، قاتِلُوا من كَفَرَ بِالله، اغْرُوا ولا تَغُلُوا ولا تَغَلُوا ولا تَغَلُوا، ولا تقتُلوا وليداً، الله، قاتِلُوا من كَفَرَ بِالله، اغْرُوا ولا تَغُلُوا ولا تَغُلُوا ولا تَغَلُوا ولا تَعْتُلوا وليداً، ولا تقتُلوا وليداً، وإذا لقيت عدُوّكَ من المسركين فادْعهم إلى ثلاث خصال الو خلال فا يتهمن ما أحمابوك فاقبل أجابوك فاقبل منهم، ثم ادْعُهم إلى التَّحوُّل من دارِهم إلى دار المُهاجرين، وأخيرهم أنَّهم إن فعلوا ذلك فلهم ما للمهاجرين، وعليهم ما على المهاجرين، فإنْ أَبوا أَن يتحولوا منها فأخبرهم أنَّهم يكونون كأعراب المسلمين، يجري عليهم حكم الله تعالى، ولا يكون فأخبرهم أنَّهم يكونون كأعراب المسلمين، يجري عليهم حكم الله تعالى، ولا يكون فلم في الغنيمة والفيء شيء، إلاّ أَن يجاهدوا مع المسلمين، فإنْ هم أبوا فاستعن بالله الجزية، فإنْ هم أجابوك فاقبل منهم وكُفَّ عنهم، فإنْ هم أبوا فاستعن بالله وقاتِلهم.

وإذا حاصَرْت أهلَ حصنٍ فأرادوك أن تجعلَ لهم ذِمَّة الله وذمَّة نبيّه فلا تجعل لهم ذمة الله وذمَّة نبيه، ولكن اجعل لهم ذِمَّتك وذِمَّة أصحابك، فإنَّكم إن تخفِروا ذِمَّة الله وذِمَّة نبيّه، وإذا حاصرت أهل ذِمكم وذِمَّة نبيّه، وإذا حاصرت أهل حصنٍ فأرادوك أن تُنْ زلهم على حُكم الله، فلا تُنزهُمْ على حُكم الله؛ ولكسن أنزهُمُ على حكم الله أم لا؟». رواه مسلم (۱).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم: كتاب الجهاد والسير باب تأمير الإمام الأمراء على البعوث ووصيته إيَّاهم بـآداب الغزو وغيرها. (٣/ ١٣٥٦ ـ ١٣٥٨) حديث رقم (١٧٣١).



#### □ فيــه مسـائل:

- الأولس : الفرق بين ذمة الله وذمة نبيه وذمة المسلمين.
  - الثانية : الإرشاد إلى أقل الأمرين خطراً.
  - الشالشة : قوله : «اغزوا بسم الله في سبيل الله» .
    - الرابعة: قوله: «قاتلوا من كفرَ بالله».
    - الخامسة : قوله: «استعن بالله وقاتلهم».
    - السادسة: الفرق بين حكم الله وحكم العلماء.
- السابعة: في كون الصحابي يحكم عند الحاجة بحكم لا يدري أيوافق حكم الله أم لا ؟ .

#### [التمليحية 8]

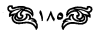
#### بــاب:

#### ما جاء في ذمة الله وذمة نبيه

المقصود من هذه الترجمة البعد والحذر من التعرض للأحوال التي يخشى منها نقض العهود والإخلال بها، بعدما يجعل للأعداء المعاهدين ذمة الله وذمة رسوله. فإنّه متى وقع النقض في هذه الحال كان انتهاكاً من المسلمين لذمة الله وذمة نبيه، وتركاً لتعظيم الله، وارتكاباً لأكبر المفسدتين كما نبّه عليه عليه

وفي ذلك أيضاً تهوين للدين والإسلام وتنهيد للكُفَّار به، فإنَّ الوفاء بالعهود خصوصاً المؤكَّدة بأَغلظ المواثيق من محاسن الإسلام الداعية للأعداء المنصفين إلى تفضيله واتِّباعه.





#### بساب

# ما جاء في الاقسام على الله

عن جُنْدب بن عبدالله رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «قال رجلٌ: والله لا يغفِر الله عَلَيَّ أَن لا أَغفِر والله لا يغفِر الله لف لا أغفِر له الله عنه عملك». رواه مسلم (١).

وفي حديث أبي هـريرة (٢): أنَّ القائل رجلٌ عـابدٌ، قال أبو هـريرة: تكلَّم بكلمةٍ أَوْبَقَتْ دنياه وآخِرته.

#### □ فیه مسائل:

- الأولس : التحذير من التألِّي على الله .
- الثانية: كون النار أقرب إلى أحدِنا من شراك نعله.
  - الشالشة : أنَّ الجنة مثل ذلك .
- الرابعة: فيه شاهد لقوله: «إِنَّ الرجل ليتكلَّم بالكلمة» إلى آخره.
  - الخامسة : أنَّ الرجل قد يغفر له بسبب هو من أكره الأُمور إليه .

#### NXXX

<sup>(</sup>١) رواه مسلم: كتاب البر والصلة والآداب باب النهي عن تقنيط الإنسان من رحمة الله تعالى (٢) ٢٠٢٣) حديث رقم (٢٦٢١). وتمامه: أو كها قال. اهـ.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود في (السنن) ٥/ ٢٠٧ (كتاب الأدب) (باب النهي عن البغي) حديث رقم ١٠٩٠ وأوله: (كان رجلان في بني إسرائيل . . .) قال المنذري (مختصر سنن أبي داود) ٧/ ٢٢٥ : (في إسناده علي بن ثابت الجزري قال الأزدي : ضعيف، وقال أبو حاتم : يكتب حديثه . وقال ابن معين : ثقة ، وقال أبو زرعة : ثقة لا يأس به) . وقال ابن حجر (تقريب التهذيب) ١/ ٣٢: (صدوق ربها أخطأ، وقد ضعفه الأزدى بلا حجة . اهـ) .



#### بساب

## لا يستشفع بالله على خلقه

عن جُبير بن مُطْعِم رضي الله عنه، قال: جاء أعرابي إلى النبي عَلَيْهُ فقال: يا رسول الله، نُهكت الأنفس، وجاع العيال، وهلكت الأموال، فاستسق لنا ربَّكَ فإنا نستشفع بالله عليك، وبك على الله. فقال النبي عَلَيْهُ: «سبحان الله، سبحان الله!» فها زال يُسبِّح حتى عُرِف ذلك في وجوه أصحابه. ثم قال النبي عَلَيْهُ : «ويحك! أتدري ماالله؟ إن شأن الله أعظم من ذلك، إنَّه لا يُستشفع بالله على أحد من خلقه». وذكر الحديث، رواه أبو داود (١١).

#### □ فسه مسائل:

- الأولس : الإنكار على من قال: «نستشفع بالله عليك».
- الثانية: تغيره تغيراً عرف في وجوه أصحابه من هذه الكلمة .
  - الشالشة : أنه لم ينكر عليه قوله : «نستشفع بك على الله» .
    - الرابعة: التنبيه على تفسير «سبحان الله».
    - النامسة: أنَّ المسلمين يسألونه الاستسقاء.

<sup>(</sup>۱) (السنن) ٥/ ٩٤ (كتاب السنة) (باب في الجهمية) حديث رقم ٢٧٢٦ قال المنذري (مختصر سنن أبي داود) ٧/ ٩٧: (قال أبو بكر البزار: وهذا الحديث لا نعلمه يروى عن النبي على من وجه من الوجوه إلا من هذا الوجه، ولم يقل فيه محمد بن إسحاق حدثني يعقوب بن عقبة) وقال: (ومحمد بن إسحاق مدلس، وإذا قال المدلس عن فلان ولم يقل حدثنا أو سمعت أو أخبرنا لا يحتج بخبه، وإلى هذا أشار البزار مع أن ابن إسحاق إذا صرح بالسماع اختلف الحفاظ في الاحتجاج بحديث فكيف إذا لم يصرح به . . . ) وقد ناقش ابن القيم - رحمه الله \_ في (تهذيب السنن) ٧/ ٩٤ تعليل المنذري هذا مناقشة طويلة . والحديث ضعفه الألباني في تخريج (السنة) لابن أبي عاصم ١/ ٢٥٢ حديث رقم ٥٧٥ . ولم أقف على قوله (أن شأن الله أعظم من ذلك أنه لا يستشفع بالله على أحد من خلقه) . في سنن أبي داود ، ووقفت عليه في (السنة) لابن أبي عاصم ١/ ٢٥٢ حديث رقم ٥٧٥ . وفي سنن أبي داود \_ أيضاً \_ مكان قوله (نهكت الأنفس) (نهكت الأموال) .



[التعليدي :]

ىسات:

الإقسام على الله

وباب: لايستشفع بالله على خلقه

وهذان الأمران من سوء الأدب في حقّ الله، وهو منافٍ للتوحيد.

أُمَّا الإِقسام على الله فهو في الغالب من باب العجب بالنفس والإِدلال على الله، وسوء الأَدب معه، ولا يتم الإِيهان حتى يسلم من ذلك كله.

وأما الاستشفاع بالله على خلقه فهو تعالى أعظم شأناً من أن يتوسل به إلى خلقه ، لأن رتبة المتوسل به غالباً دون رتبة المتوسل إليه ، وذلك من سوء الأدب مع الله ، فيتعين تركه ، فإن الشفعاء لا يشفعون عنده إلا بإذنه ، وكلهم يخافونه فكيف يعكس الأمر فيجعل هو الشافع ، وهو الكبير العظيم الذي خضعت له الرقاب ، وذلت له الكائنات بأسرها .





#### بـــاب

# ما جاء في حماية النبي ﷺ حمى التوحيد وسدّه طرق الشرك

عن عبدالله بن الشِّخِّير رضي الله عنه ، قال: انطلقتُ في وفد بني عامر إلى رسول الله ﷺ فقلنا: أنتَ سيِّدُنا، فقال: «السيدُ الله تباركَ وتعالى»، قلنا: وأفضلُنا فضلًا، وأعظمُنا طولًا، فقال: «قولوا بقولكم أو بعض قولكم ولا يستجرينكم الشيطان». رواه أبو داود بسندٍ جيِّد(١).

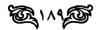
وعن أنس رضي الله عنه: أنَّ ناساً قالوا: يا رسول الله ، يا خيْرنا وابن خيرنا وسيدنا وابن سيدنا وابن سيدنا ، فقال: «يا أيُّها الناس قولوا بقولكم ، ولا يستهوينكم الشيطانُ ، أنَّا محمدٌ عبدالله ورسوله ، ما أُحِبُّ أن ترفعوني فوق منزلتي التي أُنزلني الله عزَّ وجلَّ ». رواه النسائى بسند جيِّد (٢) .

#### □ فسه مسائل:

- الأولس: تحذير الناس من الغلو.
- الثانية: ما ينبغي أن يقول من قيل له: «أنت سيدنا».
- الشالشة: قوله: «لا يستجرينكم الشيطان» مع أنهم لم يقولوا إِلَّا الحق.
  - الرابعة: قوله: «ما أُحِبُّ أَن ترفعوني فوق منزلتي».

<sup>(</sup>۱) (السنن) ٥/ ١٥٤ \_ ١٥٥ (كتاب الأدب) (باب في كراهية التهادح) حديث رقم ٤٨٠٦ قال ابن حجر (فتح الباري) ٥/ ١٧٩ : (رجاله ثقات وقد صححه غير واحد). وقال المناوي (فيض القدير) ٤/ ١٥٢ : (سكت عليه أبو داود ثم المنذري). اهـ.

<sup>(</sup>٢) (عمل اليوم والليلة) ص ٢٥٠ حديث رقم (٢٤٩) (ذكر اختلاف الأخبار في قول القائل سيدنا وسيدي). من طريق أبي بكر بن نافع حدثنا بهز حدثنا حماد بن سلمة ثنا ثابت عن أنس. الجديث بنحوه. وله طريق أخرى عن أنس عن الإمام أحمد (المسند) ٣/ ٢٤١ وطريقان آخران عن حماد به رواهما الإمام أحمد أيضاً (المسند) ٣/ ١٥٣ و ٢٤٦ قال ابن عبد الهادي (الصارم المنكي) ص ٢٤٦: (وفي المسند بإسناد صحيح على شرط مسلم عن أنس. . . الحديث).



#### [التعليمي ا

#### بــاب:

# ما جاء في حماية المصطفى حمى التوحيد وسدِّه طرق الشرك

تقدَّمَ (١) نظير هذه الترجمة وأعادها المصنف اهتهاماً بالمقام ، فإنَّ التوحيد لا يتم ولا يحفظ ولا يحصن إلاَّ باجتناب جميع الطرق المفضية إلى الشرك، والفرق بين البابين أنَّ الأول فيه حماية التوحيد بسد الطرق الفعلية، وهذا الباب فيه حمايته وسده بالتأدُّب والتحفظ بالأقوال.

فكل قول يُفضي إلى الغلو الذي يُخشى منه الوقوع في الشرك فإنَّه يتعين اجتنابه ولا يتم التوحيد إلاَّ بتركه.

والحاصل أن تمام التوحيد بالقيام بشروطه وأركانه ومكملاته ومحققاته، وباجتناب نواقضه ومنقصاته ظاهراً وباطناً، قولاً وفعلاً وإرادة واعتقاداً.

وقد مضى من التفاصيل ما يوضح ذلك.



<sup>(</sup>١) ص ٨٥ (باب ما جاء في حماية المصطفى ﷺ جناب التوحيد وسده كل طريق يوصل إلى الشرك).



#### بهاب

## ما جاء في قول الله تعالى

( وَمَا قَدَرُواْ ٱللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يُوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَٱلسَّمَوَتُ ثَعُ مَطْوِيَتَتُ بِيَمِينِهِ أَسُبْحَنَهُ وَتَعَلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ) [الزمر: ٦٧].

عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: جاء حَبْرٌ من الأَحْبَار إلى رسول الله على فقال: يا محمد، إنّا نجدُ أن الله يجعل السموات على إصبع، والأرضين على إصبع، والشجر على إصبع، والماء على إصبع، والثّرى على إصبع، وسائر الخلق على إصبع، فيقول: أنَا المَلِكُ، فضحِك النبي عَلَيْ حتى بدَتْ نواجِذُه، تصديقاً لقول الحَبْر، ثم قرأ رسول الله عَلَيْ:

(وما قَدَروا الله حقَّ قدره والأرض جميعاً قبضتُه يومَ القيامة) متفق عليه (١).

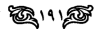
وفي رواية لمسلم: «والجبال والشجر على إصبع، ثم يَهُرُّهُنَّ فيقول: أَنَا الله»(٢).

وفي رواية للبخاري: «يجعل السموات على إصبع، والماء والشرى على إصبع، وسائر الخلق على إصبع». أخرجاه (٣).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري: كتاب التفسير، باب ﴿ وما قدروا الله حق قدره ﴾ (۱۸۱۲/٤) حديث رقم (۱۸۱۲) ومسلم: كتاب صفات المنافقين، كتاب صفة القيامة والجنة والنار. (۱۸۷۶) حديث رقم (۲۷۸۱). وليس فيهما قوله: الماء على إصبع، والثرى على إصبع.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم: كتاب صفات المنافقين وأحكامهم، كتاب صفة القيامة والجنة والنار (٤/ ٢١٤٧). حديث رقم (٢٧٨٦).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري: كتاب التفسير، باب ﴿وما قدروا الله حق قدره﴾ (١٨١٢/٤) حديث رقم (٣٥ ٤٥٣١) حديث رقم (٤٥٣٣) ومسلم: كتاب صفات المنافقين، كتاب صفة القيامة والجنة والنار. (٢١٤٧/٤) حديث رقم (٢٧٨٦).



ولمسلم عن ابن عمرَ مرفوعاً: «يَطُوي الله السماوات يومَ القيامة، ثم يأخذهن بيده اليمنى، ثم يقول: أَنَا المَلِكُ، أَينَ الجبَّارون؟ أَينَ المتكبرون؟ ثم يطوي الأرضين السبع ثم يأخذهن بشهاله، ثم يقول: أَنَا المَلِكُ، أَين الجبَّارون؟ أَين المجبَّارون؟ أَين المجبَّارون؟ أَين المتكبرون؟ »(١).

ورُوي عن ابن عباس قال: ما السمواتُ السبعُ والأرضون السبعُ في كفّ الرحمان إلاَّ كخرْدَلةٍ في يدِ أُحدِكم (٢).

وقال ابن جرير: حدَّثني يونُسُ أَخبرنا ابنُ وهبٍ قال: قال ابن زيدٍ: حدَّثني أبي قال: قال ابن زيدٍ: حدَّثني أبي قال: قال رسول الله ﷺ: «ما السمواتُ السَّبْعُ في الكُرْسِيِّ إلاَّ كدراهِم سبعةٍ أُلْقِيتْ في تُرْسٍ»(٣).

قال: وقال أبو ذَرِّ رضي الله عنه: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: «ما الكرسيُّ في العرْشِ إلاَّ كحلقةٍ من حديد أليقت بين ظهري فلاةٍ من الأرض»(٤).

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم: كتاب صفات المنافقين وأحكامهم، كتاب صفة القيامة والجنة والنار (٢١٤٨/٤) حديث رقم (٢٧٨٨).

<sup>(</sup>۲) رواه ابن جرير (التفسير) ٢٤/٧١ في تفسير قوله تعالى ﴿بل الله فاعبد وكن من الشاكرين وما قدروا الله حق قدره﴾، الآية من طريق معاذ بن هشام ثنى أبي عن عمرو بن مالك عن أبي الجوزاء عن ابن عباس مثله. إلا أنه قال (يد الله) مكان (كف الرحمن). وفي إسناده (عمرو بن مالك) وهو الفكري أبو مالك ذكره ابن أبي حاتم (الجرح والتعديل) ٢/ ٢٥٩ ولم يذكر فيه جرحاً ولا تعديلاً، وقال ابن حبان (المجروحين) ٣/ ١١٤ في ترجمة ابنه (يجيى بن عمرو بن مالك): (... فيكون هو وأبوه جميعاً متروكين). وقال ابن عدى في ترجمة (أبي الجوزاء) وهو أوس بن عبد الله الربعي: (حدث عنه عمرو بن مالك قدر عشرة أحاديث غير محفوظة).

<sup>(</sup>٣) (تفسير ابن جريـر) ٣/ ٧ ـ ٨ (وابن زيد) هو عبـد الرحمن بن زيد بن أسلم قال الـذهبي (العلو) ص ٩١ : (هذا مرسل، وعبد الرحمن ضعيف. اهـ).

<sup>(</sup>٤) ذكره ابن جرير ـ معلقاً ـ (التفسير) ٣/٨. بمثل لفظ المؤلف، وذكره الذهبي (العلو) ص ٨٩ - ٩ من طريق يحيى بن سعيد العبشمي حدثنا ابن جريج عن عطاء عن عبيد بن عمير عن أبي ذر قلت: يا رسول الله أي آية أعظم ؟ قال: آية الكرسي، ما السموات السبع في الكرسي ألا كحلقة ملقاة في أرض فلاة، وفضل العرش على الكرسي كفضل الغلاة على تلك الحلقة). وقال: (وأحسب العبشمي هو الأموى صدوق وإلا فهو آخر، والخبر منكر. اهـ).



وعن ابن مسعود، قال: «بين السماء الدنيا والتي تليها خمسائة عام، وبين كل سماء وسماء خمسائة عام، وبين السماء السابعة والكرسي خمسائة عام، وبين الكرسي والماء خمسائة عام، والعرش فوق الماء، والله فوق العرش، لا يخفى عليه شيء من أعمالكم». أخرجه ابن مهدي عن حمّاد بن سلمة عن عاصم عن زِرِّ عن عبدالله. ورواه بنحوه المسعوديّ عن عاصم عن أبي وائلٍ عن عبدالله. قال الحافظ الذهبيّ رحمه الله تعالى، قال: وله طُمُقُ (۱).

وعن العباس بن عبدالمُطَّلِب رضي الله عنه، قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: «هل تدرون كم بين السهاء والأرض؟» قلنا: الله ورسوله أعلم، قال: «بينهها مسيرةُ خمسهائة سنة، وكِثَفُ كُلِّ مساء مسيرةُ خمسهائة سنة، وكِثَفُ كُلِّ سهاء مسيرةُ خمسهائة سنة، وكِثَفُ كُلِّ سهاء السابعة والعرش بحرٌ، بين أسفلِه وأعلاهُ كما بين السهاء والأرض، والله سبحانه وتعالى فوق ذلك، وليس يَخفَى عليه شيءٌ من أعهال بني آدم». أخرجه أبو داود وغيره (٢).

<sup>(</sup>۱) قول الذهبي في (العلو) ص ٣٩ لكنه قال: (والكرسي فوق الماء والله فوق الكرسي). ولم يذكر العرش. والحديث رواه ابن خزيمة (كتاب التوحيد) ص ١٠٥ و ١٠٦ (باب ذكر استواء خالقنا العلي الأعلى). ورواه في موضع آخر ص ٣٧٦\_٣٧٧ (باب ذكر موضع عرش الله عز وجل قبل خلق السموات) ورواه الذهبي (العلو) ص ٣٩ وصحح إسناده في موضع آخر من (العلو) ص ٦٤ وصحح إسناده أيضاً ابن القيم (اجتماع الجيوش الإسلامية) ص ١٠٠٠ .

<sup>(</sup>۲) اللفظ المذكور لم أقف عليه عند أبي داود وقد رواه الإمام أحمد في (المسند) ۲۰۲-۲۰۷ مطولاً من طريقين: الأول عن عبد الله بن عميرة عن عباس بن عبد المطلب، والثاني عن عبد الله بن عميرة عن الأحنف بن قيس عن العباس بن عبد المطلب، وفي إسناد الطريق الأولى: يجيى بن العلاء وهو واه. (ميزان الاعتدال) ۲/ ۶۲۹ وقال الذهبي في ترجمة (عبد الله بن عميرة): (فيه جهالة قال البخاري: لا يعرف له سماع من الأحنف بن قيس). (ميزان الاعتدال) ۲/ ۶۲۹. ورواية أبي داود فيها أن المسافة بين السماء والأرض (أما واحداً أو اثنتين، أو ثلاثاً وسبعين سنة). (السنن) ٥/ ۹۳ (كتاب السنة) (باب في الجهمية) حديث رقم ۲۷۲۳ وإسناده ضعيف لما تقدم.

#### □ فيه مسائل:

- الأولس : تفسير قوله [تعالى]: (وَٱلْأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَ تُهُ يَوْمَ ٱلْقِيكَ مَةِ).
- الثانية : أنَّ هذه العلوم وأمثالها باقية عند اليهود الذين في زمنه عَلَيْ ولم يَنكروها ولم يتأولوها.
  - الشالشة : أنَّ الحبرَ لما ذكرَ ذلك للنبي ﷺ صدَّقه ونزلَ القرآن بتقرير ذلك .
    - •الرابعة: وقوع الضحِك منه علي للا ذكرَ الحبر هذا العلم العظيم.
- النامسة: التصريح بذكر اليدين وأنَّ الساوات في اليد اليمنى والأرضين في الأُخرى.
  - السادسة: التصريح بتسميتها الشمال.
  - السابعة : ذكر الجبَّارين والمتكبرين عند ذلك .
    - الثامنة : قوله : «كخردلة في كفِّ أُحدِكم» .
  - التاسعة: عظم الكرسي بالنسبة إلى السموات.
    - العاشرة: عظمة العرش بالنسبة إلى الكرسي.
  - العادية عشرة: أنَّ العرش غير الكرسي والماء.
    - الثانية عشرة: كم بين كل سماء إلى سماء؟.
  - الشالشة عشرة: كم بين السماء السابعة والكرسي؟ .
    - الرابعة عشرة: كم بين الكرسي والماء؟.
      - الخامسة عشرة: أنَّ العرشَ فوقَ الماء.
      - السادسة عشرة : أنَّ الله فوقَ العرش .
    - السابعة عشرة : كم بين السماء والأرض؟ .
    - الثامنة عشرة: كثف كل سماء خمسائة سنة.
- التاسعة عشرة: أنَّ البحر الذي فوق السهاوات بين أعلاه وأسفله [مسيرة] خمسهائة سنة، والله سبحانه وتعالى أعلم.



والحمد لله رب العالمين وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أَجمعين.

#### [التعليدي: ٥]

#### بـــاب:

قول الله تعالى: ( وَمَا قَدَرُواْ اللَّهَ حَقَّ قَدْرهِ )

ختمَ المصنف رحمه الله تعالى كتابه بهذه الترجمة.

وذكر النصوص الدالة على عظمة الرب العظيم وكبريائه، ومجده وجلاله وخضوع المخلوقات بأسرها لعزه، لأنَّ هذه النعوت العظيمة والأوصاف الكاملة أكبر الأدلة والبراهين على أنه المعبود وحده، المحمود وحده، الذي يجب أن يذل له غاية الذل والتعظيم وغاية الحبّ والتأله، وأنه الحقّ وما سواه باطل، وهذه حقيقة التوحيد ولبه وروحه، وسر الإخلاص.

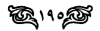
فنسأل الله أن يملأ قلوبنا من معرفته ومحبته والإنابة إليه، إنَّه جواد كريم.

وهذا آخر التعليق المختصر على كتاب التوحيد وتوضيح مقاصده، وقد حوى من غُرر مسائل التوحيد. ومن التقاسيم والتفصيلات النافعة ما لا يستغني عنه الراغبون في هذا الفن الذي هو أصل الأصول وبه تقوم العلوم كلها.

والحمد لله على تيسيره ومنته.

وصلى الله على محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً.



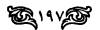


# عهار الأحاديث والآثار ] أفهرس الأحاديث والآثار ]

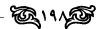
| الصفحة | السراوي                                | طرف الحديث                      |
|--------|----------------------------------------|---------------------------------|
| 108    | ابن عمر                                | أبالله وآياته ورسوله            |
| 178    | أبو هريرة                              | اثنتان في الناس                 |
| 9 7    | أبو هريرة                              | اجتنبوا السبع الموبقات          |
| 187    | ابن عباس                               | أجعلتني شنداً                   |
| ١٧٠    | أبو هريرة                              | احرص على ما ينفعك               |
| ١٠٣    | عقبة بن عامر                           | أحسنها الفأل                    |
| ٣.     | محمود بن الربيع                        | أخوف ما أخاف عليكم              |
| 178    | أ <b>ن</b> س                           | إذا أراد الله بعبده             |
| 77     | النواس                                 | إذا أراد الله تعالى أن يوحي     |
| 77     | أبو هريرة                              | إذا قضى الله الأمر في السماء    |
| ١٠٩    | أبو مالك الأشعري                       | أربع في أمتي من أمر الجاهلية    |
| ٧٠     | ······································ | أرفع رأسك وقل يسمع              |
| 1 V 9  | عائشة                                  | أشد الناس عذاباً                |
| 109    | مجاهد                                  | أشفقا أن لا يكون إنساناً        |
| و ۱۳۹  | ١٠٩ 9                                  | أصبح من عبادي مؤمن              |
| ١٨٣    | بريدة                                  | اغزوا بسم الله                  |
| 98     | عمـر                                   | اقتلوا كل ساحر                  |
| 171    | ابن مسعود                              | أكبر الكبائر الإشراك            |
| 171    | عدي بن حاتم                            | أليس يحرمون ما أحل الله         |
| 157    | الطفيل                                 | أما بعد فإن طفيلا رأى           |
| 177    | أبو هريرة                              | أنا أغنى الشركاء                |
| ٤١     | عمران بن حصين                          | انزعها فإنها لا تزيدك إلا وهناً |
| 10.    | أبو هريرة                              | إن أخنع اسم عند الله            |
| ۸۸     | ثوبان                                  | إن الله زوى لي الأرض            |
| 101    | ابن شریح                               | إن الله هو الحكم                |
| 177    | عبادة بن الصامت                        | إن أول ما خلق الله القلم        |
|        |                                        |                                 |



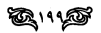
| الصفحة | السراوي         | طرف الحديث                   |
|--------|-----------------|------------------------------|
| 100    | أبو هريرة       | أن ثلاثة من بني إسرائيل      |
| ٥      | ······ §        | إن الحمد لله نحمده           |
| ه ع    | ابن مسعود       | إن الرقى والتمائم والتولة    |
| 178    | أنس             | إن عظم الجزاء مع عظم البلاء  |
| 90     | قبيصة           | إن العيافة والطرق            |
| 97     | ابن عمر         | إن من البيان لسحراً          |
| ۸٠     | ابن مسعود       | إن من شرار الناس             |
| 117    | أبو سعيد        | إن من ضعف اليقين             |
| **     | ابن عباس        | إنك تأتي قوماً من أهل الكتاب |
| 187    | قتيلة           | إنكم تشركون                  |
| ١٠٥    | الفضل           | إنما الطيرة ما أمضاك         |
| ٥٩     | <b>?</b>        | إنه لا يستغاث بي             |
| ٧٩     | جندب            | إني أبرأ إلى الله أن يكون    |
| ٧٩     | عائشةعائشة      | أولئك إذا مات فيهم الرجل     |
| ۱۸۰    | عليعلي المستحدد | ألا أبعثك على ما بعثني       |
| 177    | أبو سعيد        | ألا أخبركم بما هو أخوف       |
| 97     | ابن مسعود       | ألا هل أبنئكم ما العضه؟      |
| ٧٦     | ······          | إياكم والغلو                 |
| ٤٩     | أبو واقد        | الله أكبر إنها السنن         |
| 77     | ابن عمر         | اللهم العن فلانا             |
| ٨٢     | مرســل          | اللهم لا تجعل قبري           |
| 181    | ابن عباس        | الأنداد هو الشرك             |
| 177    | ابن عمر         | الإيمان أن تؤمن بالله        |
| 198    | ابن مسعو        | بين الأسماء الدنينا والتي    |
| ١٢٨    | أبو هريرة       | تعس عبد الدينار              |
| 117    | أنس             | ثلاث من كن فيه وجد           |
| ١٠٧    | أبو موسى        | ثلاثة لا يدخلون الجنة        |
| ۱۸۱    | سلمان           | ثلاثة لا يكلمهم الله         |



| الصفحة | السراوي           | طرفالحديث                    |
|--------|-------------------|------------------------------|
| ۸٠     | ٩                 | جعلت لي الأرض مسجداً         |
| 9 7    | عمر               | الجبت السحر                  |
| ٥٣     | ······            | الجنة أقرب إلى أحدكم         |
| ١٣٧    | عليعلي            | حدثوا الناس بما يعرفون       |
| 98     | جندب              | حد الساحر ضربه               |
| 119    | ابن عباس          | حسبنا الله ونعم الوكيل       |
| ١٨١    | أبو هريرة         | الحلف منفقة للسلعة           |
| ١.٧    | قتادة             | خلق الله هذه النجوم لثلاث    |
| ۱۸۱    | عمران بن حصين     | خير أمتي قرني                |
| ١٨٢    | ابن مسعود         | خير الناس قرني               |
| ٥٢     | طارقطارق          | دخل الجنة رجل في ذباب        |
| 781    | جبير              | سبحان الله سبحان الله        |
| ١٨٨    | عبدالله بن الشخير | السيد الله تبارك وتعالى      |
| ١٥٨    | قتادة             | شركاء في طاعته               |
| 171    | ابن عباس          | الشرك بالله واليأس           |
| 9 7    | جابر              | الطواغيت كهان                |
| ١ • ٤  | ابن مسعود         | الطيرة شرك                   |
| 171    | أحمد بن حنبل      | عجبت لقوم عرفوا الإسناد      |
| 77     | ابن عباس          | عرضت علي الأمم               |
| 100    | قتادة             | على علم مني بوجوه المكابس    |
| 90     | عوفعوف            | العيافة زجر الطبر            |
| ١٠٩    | زيد بن خالد       | قال أصبح من عبادي مؤمن       |
| ١٨٥    | جندب              | قال رجل والله لا يغفر الله   |
| 1 🗸 ٩  | أبو هريرة         | قال الله تعالى ومن أظلم      |
| 22     | أ <b>نس</b>       | قال الله تعالى يا ابن آدم    |
| 181    | أبو هريرة         | قال الله تعالى يؤذني ابن آدم |
| 71     | أبو سعيد          | قال موسى عليه السلام يا رب   |
| 188    | الشعبي            | كان بين رجل من المنافقين     |



| الصفحة | السراوي           | طرف الحديث                 |
|--------|-------------------|----------------------------|
| ٨٢     | ابن عباس          | كان يلت السويق للحاج       |
| ٨٢     | مجاهد             | كان يلت لهم السويق         |
| 1 ۷ 9  | ابن عباس          | كل مصور في النار           |
| 77     | i                 | كيف يفلح قوم شجوا          |
| ٣٣     | ســهل             | لأعطين الراية غداً         |
| 187    | ابن مسعود         | لأن أحلف باش كاذبا         |
| ۸۸     | أبو سعيد          | لتتبعن سنن من كان          |
| ٨٢     | ابن عباس          | لعن رسول الله زائرات       |
| ٥٢     | عليعلي            | لعن الله من ذبح لغير الله  |
| ٧٩     | عائشة             | لعنة الله على اليهود       |
| ۱۰۸    | ابن عباس          | لما تغشاها آدم             |
| ۱۷۱    | ٩                 | لو استقبلت من أمري         |
| ١٧٧    | أبي بن كعب        | لو أنفقت مثل أحد ذهباً     |
| 1 / 1  | ٠, ١              | لو أن لي مثل مال فلان      |
| 1 / 1  | ٩                 | لو صبر أخي موسى لقص الله   |
| 99     | عمران             | ليس منا من تطير أو تطير له |
| 178    | ابن مسعود         | ليس منا من ضرب الخدود      |
| 191    | أبي               | ما السموات السبع في الكرسي |
| ۱۹۱    | ابن عباس          | ما السموات السبع والأرضون  |
| ۱۹۱    | أبو ذر            | ما الكرسي في العرش         |
| ٩٨     | أبو هريرة         | من أتى عرافاً              |
| ٩٨     | بعض أزواج النبي ﷺ | من أتى عرافاً فسأله        |
| ٩٨     | أبو هريرة         | من أتى كاهنا فصدقه         |
| 115    | ابن عباس          | من أحب في الله             |
| 17     | ابن مسعود         | من أراد أن ينظر إلى وصية   |
| 90     | ابن عباس          | من اقتبس شعبة              |
| 117    | عائشة             | من التمس رضا الله          |
| ٤١     | عقبة              | من تعلق تميمة فقد          |



| الصفحة | السراوي          | طرف الحديث                  |
|--------|------------------|-----------------------------|
| ٤١     | عقبة             | من تعلق تميمة فلا           |
| د ه    | عبدالله بن عكيم  | من تعلق شيئاً وكل إليه      |
| ١٤١    | عمر              | من حلف بغير الله            |
| ١٠٤    | ابن عمرو         | من ردته الطيرة              |
| 177    | ابن عمر          | من سأل بالله                |
| ۲١     | عتبان وعبادة     | من شهد أن لا إله إلا الله   |
| 1 ۷ 9  | ابن عباس         | من صور صورة في الدنيا       |
| 97     | أبو هريرة        | من عقد عقدة                 |
| ٧١     | أبو هريرة        | من قال لا إله إلا الله      |
| ٣٧     | ٩                | من قال لا إله إلا الله وكفر |
| ٣.     | جابر             | من لقى الله لا يشرك به      |
| ٣.     | ابن مسعود        | من مات و هو يدعو            |
| ٥٧     | عائشة            | من نذر أن يطيع              |
| ٥٨     | خولة             | من نزل منزلاً               |
| ١٠٩    | أبو مالك الأشعري | النائحة إذا لم تتب          |
| ٧٥     | ابن عباس         | هذه أسماء رجال صالحين       |
| 197    | العباس           | هل تدرون كم بين السماء      |
| 1 - 9  | زيد بن خالد      | هل تدرون ماذا قال ربكم؟     |
| 00     | ثابت             | هل كان فيها وثن             |
| ٧٦     | ابن مسعود        | هلك المتنطعون               |
| 1.1    | جابر             | هي من عمل الشيطان           |
| 19.    | ابن مسعود        | وما قدروا الله حق قدره      |
| 781    | جبير             | ويحك أتدري ما الله          |
| 11     |                  | لا أسأل عن عباديلا          |
| ۸٥     | عليعلي           | لا تتخذوا قبري عيداً        |
| ٨٥     | أبو هريرة        | لا تجعلوا بيوتكم قبوراً     |
| 1 & &  | ابن عمر          | لا تحلفوا بأبائكم           |
| ١٤٨    | أبو هريرة        | لا تسبوا الدهـر             |

# القول السديد في مقاصد التوحيد ﴿ ٢٠٠﴾

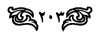
| الصفحة | السراوي                                | طرفالحديث                 |
|--------|----------------------------------------|---------------------------|
| ۱۷۳    | أبي بن كعب                             | لا تسبوا الريح            |
| ٧٥     | عمر                                    | لا تطروني كما أطرت        |
| 771    | ابن مسعود                              | لا تقولوا السلام على الله |
| 187    | حذيفة                                  | لا تقولا ما شاء الله وشئت |
| 77     | بريدة                                  | لا رقية إلا من عين        |
| ١٠٣    | أبو هريرة                              | لا عدوى ولا طيرة          |
| ١٠٣    | أنس                                    | لا عدوى ولا طيرة          |
| 117    | ······································ | لا يجد أحد حلاوة الإيمان  |
| 17/    | جابر                                   | لا يسأل بوجه الله         |
| 177    | أبو هريرة                              | لا يقل أحدكم اطعم ربك     |
| 371    | أبو هريرة                              | لا يقل أحدكم اللهم اغفر   |
| 117    | أنس                                    | لا يؤمن أحدكم حتى أكون    |
| ١٣٣    | عبدالله بن عمرو                        | لا يؤمن أحدكم حتى يكون    |
| ١٨٨    | أنس                                    | يا أيها الناس قولوا       |
| ٤٦     | رويفع                                  | يا رويفع لعل الحياة       |
| ٧٣     | المسيب                                 | يا عم قل لا إله إلا الله  |
| 17     | معاذ                                   | يا معاذ أتدري ما حق الله  |
| 75     | أبو هريرة                              | يا معشر قريش اشتروا       |
| 191    | ابن عمر                                | يطوى الله السموات         |



# الموسوعات الموضوعات الموض

|                                         | الموضوع                                                                    |
|-----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|
|                                         | ○ مقدمة التحـقيق                                                           |
| *************************************** | <ul> <li>مقدمة القول السديد شرح كتاب التوحيد</li> </ul>                    |
| ستمدة                                   | <ul> <li>مقدمة تشتمل على صفوة عقيدة أهل السنة وخلاصتها الم</li> </ul>      |
|                                         | من الكتاب والسنة                                                           |
| *************************************** | ○ كتاب التوحيد                                                             |
|                                         | ○ أقسام التوحيد                                                            |
|                                         | O باب: فضل التوحيد وما يكفّر من الذنوب                                     |
|                                         | <ul> <li>باب: من حقق التوحيد دخل الجنة بغير حساب</li> </ul>                |
|                                         | <ul> <li>باب: الخوف من الشرك</li> </ul>                                    |
| •••••                                   | O باب: الدعاء إلى شهادة أن لا إله إلا الله                                 |
| •••••••                                 | <ul> <li>باب: تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله</li> </ul>           |
|                                         | حقيقة تفسير التوحيد                                                        |
| دفعه                                    | <ul> <li>باب: من الشرك لبس الحلقة والخيط ونحوهما لرفع البلاء أو</li> </ul> |
| *************************************** | تقسيم بديع للأسباب وتوضيحٌ كافٍ شافٍ                                       |
|                                         | <ul> <li>باب: ما جاء في الرقى والتمائم</li> </ul>                          |
|                                         | تقسيم التمائم وبيان حكمها                                                  |
| ••••••                                  | التفصيل في مسألة الرقى                                                     |
|                                         | <ul> <li>باب: من تبرك بشجرةٍ أو حجرٍ أو نحوهما</li> </ul>                  |
|                                         | <ul> <li>باب: ما جاء في الذبح لغير الله</li> </ul>                         |
|                                         | حدّ الشرك الأكبر وتفسيره الذي يجمع أنواعه وأفراده                          |
|                                         | <ul> <li>باب: لا يُذبح شه بمكان يُذبح فيه لغير الله</li> </ul>             |
|                                         | O <b>باب:</b> من الشرك: النذر لغير الشــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
|                                         | <ul> <li>باب: من الشرك: الاستعاذة بغير الله</li></ul>                      |
|                                         | O باب: من الشرك: أن يستغيث بغير الله أو يدعو غيره                          |
|                                         | الفية بين الرماء مالاستغاثة                                                |

|   | <ul> <li>باب: قول الله تعالى: (أَيشُرِكُونَ مَا لَا يَغْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُغْلَقُونَ * وَلَا يَسْتَطِيعُونَ</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|---|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|   | لَمُوْ مُصَرًا وَلَا أَنْفُسِيمِ مُصُرُونِ)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 4 | <ul> <li>باب: قول الله تعالى: (حَقَّ إِذَا فُرِعَ عَن قُلُوبِهِ مَ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمُ قَالُواْ ٱلْحَقَّ إِذَا فُرِعَ عَن قُلُوبِهِ مَ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمُ قَالُواْ ٱلْحَقَّ إِذَا فُرِعَ عَن قُلُوبِهِ مِ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمُ قَالُواْ ٱلْحَقِّ إِذَا فُرِعِ مِ مَا اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ عَلَى إِنْ اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ عَنْ عَلَيْ عَنْ عَلَيْ عَنْ عَلَيْ عَنْ عَلَيْ عَنْ عَلَيْ عَنْ عَلَيْ عَلَيْ عَنْ عَلَيْ عَلَى اللهِ عَنْ عَلَيْ عَنْ عَلَيْ عَنْ عَلَيْ عَلَيْ عَنْ عَلْكُواْ اللهِ عَنْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْ عَلْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُهُ عَنْ عَلَيْكُولُ عَلَيْ عَنْ عَلَيْكُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ</li></ul> |
|   | وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْكِيرُ )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|   | <ul> <li>باب: الشفاعة</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|   | <ul> <li>باب: قول الله تعالى: ( إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِكَنَّ اللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَآءً )</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|   | <ul> <li>باب: ما جاء أن سبب كفر بني آدم وتركهم دينهم هو الغلو في الصالحين</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|   | الحقوق ثلاثة: حق خاص شه، وحق خاص للرسل، وحق مشترك،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|   | وهو لله أصلاً وللرسل تبعاً لحق الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|   | <ul> <li>باب: ما جاء في التغليظ فيمن عبد الله عند قبر رجل صالح فكيف إذا</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|   | عبده؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|   | . و باب : ما جاء في أن الغلو في قبور الصالحين يصيِّرها أوثاناً تعبد من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|   | دون الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|   | ما يُفعل عند قبور الصالحين وغيرهم نوعان: مشروع وممنوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|   | <ul> <li>باب: ما جاء في حماية المصطفى ﷺ جناب التوحيد وسده كل طريق</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|   | يوصل إلى الشرك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|   | ر باب: ماجاء أن بعض هذه الأمة يعبد الأوثان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|   | تعريف الوثن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|   | 0 <b>باب:</b> ماجاء في السحر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|   | O باب: بيان شيء من أنواع السحر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|   | O باب: ما جاء في الكهان ونحوهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|   | O <b>باب:</b> ما جاء في النشرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|   | O <b>باب:</b> ماجاء في التطيُّر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|   | تعريف التطيُّر والفرق بينها وبين الفأل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|   | <ul> <li>باب: ما جاء في التنجيم</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|   | التنجيم نوعان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|   | <ul> <li>باب: ما جاء في الاستسقاء بالأنواء</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|   | <ul> <li>باب: قول الله تعالى: ( وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَنْخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ آندَادًا يُحِبُّونَهُمْ</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|   | كَحْبُ اللَّهُ أَنَّ )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |



| اصل التوحيد وروحه                                                                                                                                                                                                                  |       |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| أنواع المحبة                                                                                                                                                                                                                       |       |
| . قول الله تعالى : ( إِنَّمَا ذَالِكُمُ ٱلشَّيْطَانُ يُعَوِّفُ أَوْلِيَا ٓءَهُۥ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ<br>مَرْمُ مُرَدِّدَ مِنْ مَا مَا مَا يَالِكُمُ ٱلشَّيْطَانُ يُعَوِّفُ أَوْلِيَا ٓءَهُۥ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ | م باب |
| إِن كُننُمُ مُّوَّمِينِينَ)                                                                                                                                                                                                        |       |
| : قُول السَّتعالَى: ( وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُواْ إِن كُنتُم مُّؤَّمِنِينَ)                                                                                                                                                     | ا باب |
| : قول الله تعالى : ( أَفَا مِنُواْ مَصَّرُ اللَّهُ فَلَا يَأْمَنُ مَصَّرَ اللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ                                                                                                                                 | باب   |
| اً لَخَايِسرُونَ )                                                                                                                                                                                                                 |       |
| : من الإيمان بالله : الصبر على أقدار الله                                                                                                                                                                                          | باب ر |
| : ماجاء في الرياء                                                                                                                                                                                                                  |       |
| : من الشرك إرادة الإنسان بعمله الدنيا                                                                                                                                                                                              |       |
| تفصيل مفيد في مسألة الرياء                                                                                                                                                                                                         |       |
| :<br>من أطاع العلماء والأمراء في تحريم ما أحل الله أو تحليل ما حرَّم                                                                                                                                                               | باب   |
| الله فقد اتخذهم أرباباً                                                                                                                                                                                                            |       |
| : قول الله تعالى : ( أَلَمُ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُواْ بِمَا أُنزِلَ                                                                                                                                    | باب ر |
| إِلَيْكَ وَمَا أَنْزِلَ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاَّكُمُوٓاْ إِلَى ٱلطَّلْغُوتِ) الآية يَـــ                                                                                                                              |       |
| بحث مفيد في التحاكم إلّى غير الله                                                                                                                                                                                                  |       |
| : من جحد شيئاً من الأسماء والصفات                                                                                                                                                                                                  | باب ر |
| : قول الله تعالى : ( يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ ٱللَّهِ ثُمَّ يُنكِرُونَهَ وَأَكَثَرُهُمُ                                                                                                                                                | باب   |
| ٱلْكُونِهُ وَرَبِي)                                                                                                                                                                                                                |       |
| : قول الله تعالى : (فَكَلاَ بَجَعَــُلُواْ لِلَّهِ أَنْـدَادًا وَأَنتُمُ تَعَـّلُمُونَ)                                                                                                                                            | باب ر |
| : ما جاء فيمن لم يقنع بالحلف بالله                                                                                                                                                                                                 |       |
| : قول : ماشاء الله و شئت                                                                                                                                                                                                           | باب ر |
| : من سبَّ الدهر فقد اَذي الله                                                                                                                                                                                                      | باب ر |
| : التسمي بقاضي القضاة ونحوه                                                                                                                                                                                                        | باب ر |
| : احترام أسماء الله تعالى، وتغيير الاسم لأجل ذلك                                                                                                                                                                                   | باب ر |
| : من هزل بشيء فيه ذكر الله أو القرآن أو الرسول                                                                                                                                                                                     |       |
| : ما جاء في قول الله تعالى: ﴿ وَلَهِنَّ أَدَقَّنَكُ رَحْمَةً مِّنَّا مِنْ بَعْدِ ضَرَّاءَ                                                                                                                                          | باب ر |
| مَسَّتُهُ لَيَقُولَّنَّ هَذَا لِي) الآية                                                                                                                                                                                           |       |
| : قول الله تعالى : (فَلَمَّا ءَاتَنهُمَا صَلِحًا جَعَلَا لَهُ شُرِّكَآءَ فِيمَآ ءَاتَنهُمَاْ فَتَعَـٰكَى                                                                                                                           | باب ر |
| اَللَّهُ عَمَّا يُتَّرِكُونَ)                                                                                                                                                                                                      |       |



| رُوا ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ      | <ul> <li>باب: قول الله تعالى: (وَلِللَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسُّنَىٰ فَآدَعُوهُ بِهَا وَذَ</li> </ul>   |
|---------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                 | فَ أَسْمَنَهِا )                                                                                       |
|                                 | أنواع الإلحاد                                                                                          |
|                                 | O باب: لا يُقال: السلام على الله على الله الله على الله الله على الله الله الله الله الله الله الله ال |
|                                 | <ul> <li>باب: قول: اللهم اغفر لي إن شئت</li> </ul>                                                     |
|                                 | و باب: لا يقول: عبدي وأمتي                                                                             |
|                                 | 🔾 باب: لا يُرد من سأل باش 🦳 💮 💮 💮                                                                      |
|                                 | O باب: لا يسأل بوجه الله إلا الجنة                                                                     |
|                                 | <b>باب</b> : ما جاء في اللو                                                                            |
|                                 | ى <b>باب</b> : النهي عن سب الريح                                                                       |
| بِلِيَّةً)                      | <ul> <li>باب: قول الله تعالى: ( يَظُنُونَ بِاللَّهِ غَيْرَ ٱلْحَقِّ ظَنَّ ٱلْحَهِ</li> </ul>           |
|                                 | O باب: ما جاء في منكري القدر                                                                           |
| ·····                           | <b>باب:</b> ما جاء في المصورين                                                                         |
| <b></b>                         | <b>باب</b> : ما جاء في كثرة الحلف                                                                      |
|                                 | ى <b>باب</b> : ما جاء في ذمة الله وذمة نبيه                                                            |
|                                 | O باب: ما جاء في الإقسام على الشييييييييي                                                              |
|                                 | یاب: لا یستشفع باش علی خلقه                                                                            |
| ه طرق الشرك                     | <b>باب</b> : ما جاء في حماية النبي ﷺ حمى التوحيد وسد                                                   |
| ِهِ وَٱلْأَرْضُ جَمِيعَ         | <ul> <li>باب: ما جاء في قول الله تعالى: ( وَمَا قَدَرُوا ٱللَّهَ حَقَّ قَدْرِ</li> </ul>               |
| ينِهِۦٞ سُبْحَنَهُۥ وَبَعَكَلَى | قَبْضَتُهُ يَوْمَ ٱلْقِيَكَمَةِ وَٱلسَّمَوَاتُ مَطْوِيَتَتُ بِيَمِي                                    |
|                                 | عَمَّا يُشْرِكُونَ )                                                                                   |
|                                 | 🔾 فهرس الأحاديث والآثار                                                                                |
|                                 | o فهرس الكتاب                                                                                          |

#### تنبيه ورجاء

لقد جهدت دار التحف النفائس الدولية بالرياض في سبيل إخراج هذا العمل خالياً من الأخطاء، وبما أن ابن آدم خطاء وخير الخطائين التوابون فإننا نهيب بك يا أخي القاريء إن وجدت هفوة ندت منًا أن تنبهنا إليها، للنتدارك ذلك في الطبعات القادمة \_ إن شاء الله \_. وجزاك الله خيرًا.